
161კადმოსი 15, 2023

თვალსაზრისი

OPINIONS
მერაბ ღაღანიძე

საქართველოს უნივერსიტეტი, საქართველო 
merabghaghanidze@yahoo.com

DOI: 10.32859/kadmos/15/161-179 

ალექსანდრე ქუთათელის “გვალვა”: 
რელიგია, რევოლუცია და ძალაუფლება 
აპოკალიფსურ მოლოდინთა გარემოში 

ალექსანდრე ქუთათელის (1898-1982) მოთხრობაში “გვალვა” 
(1927) მოქმედება ხდება იმერულ სოფელში, კარისმერეთში, 1910 
წელს. გარემო გაჩანაგებულია: “გვალვა კვლავ მძვინვარებდა”1, მიწა 
დამშრალა და გაბერწებულა, ფრინველები და საქონელი გაწყვეტის 
პირასაა, სხვადასხვა სნეულება მუსრს ავლებს სოფლის მცხოვრებთ. 
ნადგურდება და იღუპება ყოველივე ცოცხალი: მცენარეები, ცხო-
ველები, ადამიანები. სახლებს შესევია მოულოდნელად გაჩენილი 
ქვეწარმავლები და კალიები. უბედურების ზომები უფრო და უფრო 
მატულობს: თუ თავიდან ფეხშიშველა ყმაწვილს, ტყეში შეშის მოსაჭ-
რელად წასულს, სასიკვდილოდ დაგესლავს გველი, თანდათანობით 
ვრცელდება მითქმა-მოთქმა, რომ ჭალაში თვალი მოუკრავთ უზარმა-
ზარი, წითელი და რქოსანი, ჯაგარაშლილი ურჩხულისათვის, რომე-
ლიც ფათერაკით ემუქრება სოფელს (“მასეთი ურჩხული, [...] არავის 
არასოდეს არ უნახავს ჩვენს მხარეში” – 12); ზეცად ცეცხლმოდებული 
ბორბალი დაგორავს ავის მომასწავებლად. ამავე დროს, მომაკვდინე-
ბელი ხიფათის წინაშე აღმოჩენილი ადამიანები გულქვა და დაუნდო-
ბელი ხდებიან ერთმანეთის მიმართ, თვით ახლობელთა მიმართაც: 
დედაც კი აღარ ზოგავს საკუთარ შვილს2.

ამგვარი ვითარება სოფლის ბინადართა შორის წარმოშობს აპო-
კალიფსურ განწყობებს; სჯერათ, რომ მოვიდა განკითხვის ჟამი (“ნა-

1	  ალექსანდრე ქუთათელი, “გვალვა”, წგ-ში: ალექსანდრე ქუთათელი, თხზულებანი: 
4 ტომად, ტომი III, თბ.: საბჭოთა საქართველო, 1974, გვ. 5;  ნაწარმოების ტექსტის 
გვერდები შემდგომ – ციტირებისთანავე, ფრჩხილებში – მითითებულია ამ 
გამოცემით. არსებობს მოთხრობის ადრეული, უფრო მოკლე ვერსიის გამოცემა, 
წგ-ში: ალექსანდრე ქუთათელი, მოთხრობები, თბ.: საბჭოთა მწერალი, 1956, გვ. 
79-97; 1974 წლის გამოცემის საბოლოო ტექსტი მანამდე გამოქვეყნებეულია წგ-ში: 
ალექსანდრე ქუთათელი, მოთხრობები, თბ.: საბჭოთა საქართველო, 1963, გვ. 5-29. 

2	  “კიდევაც რომ მოკვდეს, სხვა გზა არ არის, ყანა ხომ უნდა გათოხნოს” (7), ამბობს 
გულქანი თავისი ვაჟის, დაუძლურებული პალიკოს, შესახებ.

კადმოსი. ჰუმანიტარულ კვლევათა ჟურნალი 15.2023: 161-179 
განსახილველად მიღებულია: 1/11/2023 
დასაბეჭდად მიღებულია: 27/11/2023
CC BY-NC 4.0



162

თვალსაზრისი / Opinions

მდვილად ღვთის რისხვაა!” – 8). ის ხილული განსაცდელი, რაც თვა-
ლსაწიერში ხდება, ჰბრალდება თანამოსახლეთა ურჯულოებასა და 
გადაგვარებას, არსებული ან დადგენილი წესების დავიწყებასა თუ 
უგულებელყოფას (“ამიტომაც არის მოწეული ჩვენს თავს ეს ღვთის 
რისხვა, გვალვა, შიმშილი, ჭირი და ათასი სხვა უბედურება” – 9). მო-
მავლის მანიშნებლად მიიჩნევენ ცაზე გამკრთალ უზარმაზარ ზეციურ 
სხეულს (“სწორედ ის კუდიანი ვარსკვლავი გვალვის, წყალდიდობის, 
ომის, შავი ჭირის, უბედურების და ქვეყნის დაქცევის მომასწავებე-
ლია” – 13). ირგვლივ დასადგურებულა საშიში მოლოდინის განცდა, 
ელიან ანტიქრისტესა და მის მბრძანებლობას (“ურჯულო გაიმარ-
ჯვებს! ანტიქრისტე!” – 9); გარდაუვალად მიიჩნევენ სამყაროს და-
ბნელებას, დედამიწის მცხოვრებთა ურთიერთხოცვასა და მამაკაცთა 
მოდგმის სრულ გაჟლეტას; იხსენებენ სხვადასხვა ნაწინასწარმე-
ტყველებს, აფრთხობენ ერთმანეთს და ნათქვამის დასტურად მოიხ-
მობენ: დაუსახელებლად და ზოგადად – იოანე ღმრთისმეტყველის 
გამოცხადებას3, ასევე, დაუსახელებლად, მაგრამ ზუსტი დამოწმებით 
– მათეს სახარებას4, ანდა, სახელდებით – გადმოცემას ანდრია სალო-
სის ირგვლივ5. 

მაგრამ, ამავე დროს, ეს ის ხანაა, მეოცე საუკუნის დასაწყისი, 
როცა ქართულ ნიადაგზეც, ისევე როგორც მთელ რუსეთის იმპე-
რიაში, თანდათანობით ღვივდება რევოლუციური მღელვარებანი. 
მოთხრობის მოქმედების თარიღიც იმგვარადაა შერჩეული, რომ ის 
სწორედ შუალედია ორ რევოლუციას შორის (პირველი, 1905-1907 
წლებისა, ხოლო მეორე, 1917 წლის თებერვლისა, რომელსაც შემდგომ 
მოჰყვა ოქტომბრის ბოლშევიკური გადატრიალება). 

მართალია, სოფლად მცხოვრებნი ამ დროს მთლიანად მოცული 
არიან სიახლის დაძაბული მოლოდინით, მაგრამ თუ მათი უმრავლე-

3	  “გამოცხადებაჲ წმიდისა მახარებელისა და ღმრთისმეტყუელისა იოვანესი”, წგ-ში: 
ძველი ქართული ახალი აღთქუმაჲ სქოლიოებით, თბ, 2017, გვ. 437-461. 

4	  “გვალვა”: “ხოლო მეყვსეულად, შემდგომად ჭირისა მას მათ დღეთასა, მზე 
დაბნელდეს, და მთოვარემან არა გამოსცეს ნათელი თვისი, და ვარსკვლავნი 
დამოსცვივდიან ზეცითაც, და ძალნი ცათანი შეიძრნენ” (10); მათეს სახარება, 24:29: 
“ხოლო მეყსეულად, შემდგომად ჭირისა მის მათ დღეთაჲსა, მზე დაბნელდეს, და 
მთოვარემან არა გამოსცეს ნათელი თჳსი, და ვარსკულავნი დამოცჳივენ ზეცით, 
და ძალნი ცათანი შეიძრნენ” – “სახარებაჲ მათჱს თავისაჲ”, წგ-ში: ძველი ქართული 
ახალი აღთქუმაჲ სქოლიოებით,  გვ. 104 (შდრ. მარკოზის სახარება, 13:24-25 – 
“სახარებაჲ მარკოზის თავისაჲ”, იქვე, გვ. 136-137).

5	  “ვინ დაწერა? – ანდრია სალოსმა” (9) – როგორც ჩანს, იგულისხმება ეგრეთ 
წოდებული “ანდრიას აპოკალიფსი”, რომელიც “წმიდა ანდრია სალოსის 
ცხოვრების” შემადგენელი ნაწილია (დაწერილია დაახლოებით მეათე საუკუნეში); 
ბერძნული ტექსტი და გამოკვლევა მის შესახებ: The Life of St. Andrew the Fool, Edited 
by L. Rydén, Uppsala, Vol. 1-2, 1995; ტექსტის ქართული ვერსიების შესახებ: ენრიკო 
გაბიძაშვილი, ქართული ნათარგმნი ჰაგიოგრაფია, თბ., 2004, გვ. 135-136. 



163კადმოსი 15, 2023

მერაბ ღაღანიძე.  ალექსანდრე ქუთათელის “გვალვა”: რელიგია ...

სობა შესაძლო სიახლეთაგან სასიკეთოს არაფერს ელის, რაკი სიახლე, 
სავსებით შესაძლებელია, ნიშნავდეს მომაკვდინებელ საფრთხეს, სი-
კვდილს, განადგურებას6, ამავე დროს, ზოგიერთ იქაურთა – განსა-
კუთრებით, განათლებულთა და ახალგაზრდათა – შორის დასადგუ-
რებულა განწყობა, რომ ქვეყანა უნდა გარდაიქმნას და რწმენა, რომ, 
მათი თუ მათნაირთა მოწადინებით, მალე გარდაიქმნება კიდეც. 

შესაბამისად, მოთხრობის პერსონაჟები უმთავრესად იყოფა 
ორ ნაწილად: ერთი მხრივ, რელიგიური განწყობით გამსჭვალული 
გლეხები, რომლებიც უცდიან აპოკალიფსურ მომავალს, ხოლო, მეორე 
მხრივ, მათივე თანასოფლელები, რევოლუციური სულისკვეთების პი-
რები (მასწავლებელი, ექიმი, სტუდენტები), რომლებიც აპირებენ და-
მკვიდრებული წეს-წყობილების შეცვლას, ძალადობრივ დამხობას და 
ემზადებიან ახალი წესრიგის დასამყარებლად. 

სოფლის მასწავლებელი, მიხა წეროძე, და ახალგაზრდობა მოე-
ლიან იმგვარ მერმისს, როცა “მშრომელთა” ერთობლივი მმართვე-
ლობის შედეგად საყოველთაო თანასწორობა დადგინდება: “უთანა-
სწორობა გაქრება, როდესაც მშრომელი ხალხი თვითონ მოჰკიდებს 
ხელს თავისი ცხოვრების მართვასა და აშენებას!” (25). მეამბოხეთა 
შეხედულებით, მათი სანუკვარი მიზნის მისაღწევად, – ადამიანთა გა-
სათანაბრებლად, – საჭიროა ძალაუფლების მოპოვება, რადგან ყველა 
შეძლებულსა და მესაკუთრეს ქონება “ძალით უნდა წაართვა” (26). 
ამგვარი მისწრაფების ადამიანებს ქრისტიანული რელიგია დაბრკო-
ლებად მიაჩნიათ მათი მიზნებისათვის, რაკი თვით იესო ქრისტემაც 
“არ მოსპო უთანასწორობა [...]. იგი თვლიდა, რომ მდიდრებისა და ღა-
რიბების არსებობის გარეშე ქვეყანა წარმოუდგენელია” (25). თვალსა-
ჩინოა, რომ მათთვის მიუღებელია სარწმუნოება არა მარტო თავისი 
გამოვლენის სახით, არამედ თავისი არსითაც:  

ჩვენი ახალგაზრდობა ღმერთის არსებობას უარჰყოფს. სარწმუნოება 
ზღაპრად მიაჩნია მას. იგი ამტკიცებს, რომ ღმერთს არ შეუქმნია 
ქვეყანა, რომ ადამიანია მეფე ბუნებისა, რომ იგი თვითონ არის 
ღმერთი... (24). 

თავის მხრივ, ქრისტიანობას, ან, უფრო ზუსტად,  იმდროინდელ 
ოფიციალურ,  სახელმწიფოებრივ-იმპერიულ ეკლესიას მოთხრობაში 
წარმოადგენს ხანშიშესული კარისმერეთელი დეკანოზი იაკობ ფხა-
კაძე, წიგნიერი და გამჭრიახი მღვდელი, რომელიც თავის გარემოში 
არც საზოგადო-სასულიერო გავლენას მოისაკლისებს: “ფხაკაძე გა-

6	  რუსეთის იმპერიაში გავრცელებულ აპოკალიფსურ განწყობათა და მათი 
წარმოშობისა თუ წინამორბედების შესახებ: J. Eugene Clay, “Apocalypticism in 
Eastern Europe”, in: The Encyclopedia of Apocalyptism, Vol. 3: Apocalyptism in the Modern 
Period and the Contemporary Age, New York/London: Continuum, 2000, p. 293-321.



164

თვალსაზრისი / Opinions

ნათლებული კაცი იყო. მას კიევის სასულიერო აკადემია ჰქონდა და-
მთავრებული და ეპისკოპოსის ტოლ კაცს უწოდებდნენ” (14). თუმცა 
მისი შინაგანი ცხოვრება სრულებით განსხვავდება იმისაგან, როგო-
რადაც იგი საკუთარ თავს აჩვენებს ან როგორც მას სხვები ხედავენ: 
გარდა იმისა, რომ დეკანოზი მთლიანად დაცლილია ზნეობრივი მუხ-
რუჭებისაგან, მას უარყოფილი აქვს პირადი სარწმუნოებაც  (“იაკობ 
ფხაკაძე ორპირი, ურწმუნო და ეშმაკი კაცი იყო” – 15), მაგრამ ამის შე-
სახებ არაფერი იციან მისმა თანასოფლელებმა და ირგვლივ მყოფთა 
შორის მას აღმატებული სახელი, სულიერი ავტორიტეტი მოუპოვებია 
(“ლამაზ და წარმოსადეგ მოხუცს ხალხი წმინდანს უწოდებდა” – 15). 
თავის ნამდვილ ცხოვრებას კი ფხაკაძე საკუთარი  “ათი მცნებით” წარ-
მართავს, რომელსაც სავსებით ეშმაკისეული შინაარსი და მოწოდება 
აქვს (თუმცა მწერალი მას “იეზუიტურ სიბრძნის კოდექსს” არქმევს7). 

მოთხრობაში ცხადად ჩანს, თუ რამდენად მოხერხებულად იყენებს 
ეს სამღვდელო პირი, ერთი მხრივ, სხვათა რელიგიურ განწყობებს და, 
მეორე მხრივ, საკუთარ ცოდნასა თუ უნარებს ადამიანების სამართა-
ვად და მათზე ძალაუფლების დასამყარებლად. ამ მიზანსწრაფვის ხო-
რცშესასხმელად მას სწორედ სათანადო დროდ მიაჩნია გვალვა, სო-
ფელში წარმოქმნილი ვითარება და, შესაბამისად,  თანასოფლელთა 
აპოკალიფსური მოლოდინები. რაკი დეკანოზმა, მეცნიერული ცოდნის 
საფუძველზე (გიმნაზიის დირექტორის დახმარებით, – კერძოდ, ბარო-
მეტრის საშუალებით), ზუსტად იცის, თუ რომელ დღეს მოვა წვიმა, 
მას შესაძლებლობა აქვს, თავისი ეს ცოდნა გამოიყენოს იმისათვის, 
რათა ჩვეულებრივი, ბუნებისმიერი მოვლენა სასწაულად გამოაცხა-
დოს. ფხაკაძეს მიაჩნია, რომ იმისათვის, რათა ხალხმა არ დაკარგოს 
სარწმუნოება, ეკლესიისა და მის მსახურთა მიმართ ნდობა, აუცილე-
ბელია ამ ხალხის დაჯერება, რომ მოხდა ზებუნებრივი რამ, ღმრთაებ-
რივი ძალის ჩარევა ყოფითობის ბუნებრივ მდინარებაში, – სასწაული: 
მისი სიტყვებით, “რწმენა სასწაულის გარეშე შეუძლებელია!” (16), 
“რწმენა სასწაულის გარეშე არ არსებობს” (17), ხოლო მისი თანამო-
საუბრე და თანამოაზრე, გიმნაზიის დირექტორი, ალექსი ქვარიანი, 
ადასტურებს, რომ “სასწაული ათეისტსაც კი არწმუნებინებს ღმერთს” 
(16).

მღვდელმსახურს ნამდვილად სჯერა, რომ თავად ადამიანებს, – 
ტანჯვისა და უსასოობის პირობებში, – აუცილებლად სჭირდებათ 
რწმენა, რისი საფუძველიც  უნდა გაამყაროს სასწაულმა:

7	  კომუნისტურ-საბჭოთა იდეოლოგია ასე განმარტავდა სალექსიკონოდ იეზუიტს 
(გადატანითი მნიშვნელობით): “ფლიდი, ორპირი, ცბიერი ადამიანი”.



165კადმოსი 15, 2023

მერაბ ღაღანიძე.  ალექსანდრე ქუთათელის “გვალვა”: რელიგია ...

სასოწარკვეთილებამდე მისული ხალხი ჩვენგან სასწაულს მოითხოვს. 
ხოლო როდესაც ეს გატანჯული, უმწეო ქმნილებები – ადამიანები ში-
შით არიან შეპყრობილნი, სწორედ მაშინ იქმნება საჭირო და მადლი-
ანი ნიადაგი რწმენისა და სასწაულისათვის (17). 

ამგვარი შეხედულება მტკიცედ აქვთ გამჯდარი ეკლესიის სხვა 
მსახურთაც, – ამიტომაც დეკანოზის ორი თანამსახური, მღვდლები 
მარკოზი და პლატონი, ამგვარივე დარწმუნებით აცხადებენ:

– ხალხი სასწაულს მოითხოვს. 
– სასწაული თუ არ მოხდა, ეკლესია უნდა დავხუროთ (18). 

მაგრამ რადგან მღვდლები მიწიერი არსებანი არიან, ხოლო მი-
წიერი არსებანი დამოუკიდებლად ვერასოდეს მოახდენენ სასწაულს, 
ფხაკაძეს მიაჩნია, რომ სასულიერო პირები იძულებული ხდებიან, თა-
ღლითობის გზით მოატყუონ და დააჯერონ ადამიანები. 

დედამიწაზე ქრისტეს ნაცვალნი, მისი მმოსავნი და მსახურნი ეკლესი-
ისა, მოკლებულნი იყვნენ სასწაულის მოხდენის საშუალებას. [...] მათ 
მოატყუეს ხალხი და ღმერთისადმი ადამიანთა რწმენა საიდუმლოე-
ბაზე, სასწაულზე და ავტორიტეტზე დააფუძნეს. დაჰკარგეს რა საშუა-
ლება და უფლება სასწაულის მოხდენისა, ისინი იძულებული გახდნენ 
მიემართათ ტყუილისა, ხერხისა და ცბიერებისათვის... ამას ჩავდი-
ვართ ჩვენც! – თქვა დეკანოზმა (18).

ამდენად, დეკანოზ ფხაკაძის განცხადებით, რწმენა ეფუძნება საი-
დუმლოებას, სასწაულსა და ავტორიტეტს.

ამ მზაკვრული თვალსაზრისით, რაკი ადამიანების სამართავად 
აუცილებელია სასწაულის ჩვენება, ხოლო სასწაულის მოხდენა კი 
აღემატება ბუნებრივ ადამიანურ უნარებს, ამიტომ გარდაუვალია, 
ამოქმედდეს სიცრუე (“ტყუილი”), რომლით სარგებლობისათვის სა-
ჭირო ხდება მოხერხება, ცოდნა, უნარი (“ხერხი”), მაგრამ სიყალბის 
მოხმარებისას ხელისშემშლელ დაბრკოლებად არ უნდა აღმოჩნდეს პა-
ტიოსნება, ანუ ადვილად უნდა იქნეს გამოყენებული თვალთმაქცობა 
თუ თაღლითობა (“ცბიერება”).  ამავე დროს, ტყუილი, მიწოდებული 
სასწაულის სახით, სარწმუნო ხდება ავტორიტეტის ძალით, რომელიც 
საბოლოოო სიმყარეს ანიჭებს ამ სასწაულს, მაგრამ ეს მოვლენა, 
რომლის წყარო და საფუძველი უმეტესწილად სრულიად ბუნებრივია, 
არ უნდა აიხსნას, ხოლო მისი წარმოშობა უნდა დარჩეს დაფარული, 
დამალული, იდუმალი, ანუ არ უნდა გამომჟღავნდეს, რომ ის ემყარება 
ტყუილს, ხერხსა და ცბიერებას. შემდგომ, თავის მხრივ, სასწაულის 
დაჯერებას შედეგად მოჰყვება სარწმუნოების წარმომადგენელთა 
ავტორიტეტის გაძლიერება, რასაც ემყარება ძალაუფლება.



166

თვალსაზრისი / Opinions

რამდენადაც იაკობ ფხაკაძე წინასწარ ფლობდა ცოდნას, – მოპო-
ვებულს მექანიკური აპარატის გამოყენებით, – რაც სხვებს არ მოეხსე-
ნებოდათ (“ეს წვიმა და ღრუბლები ადგილობრივი წარმოშობისა იყო, 
ხვალ ისევ გვალვიანი დღე გათენდება” – 23), მას საშუალება მიეცა, 
წმიდა გიორგის ხატის გამოსვენებისა და მის წინაშე ლოცვა-ლიტა-
ნიის ჩატარების შემდეგ უცებ წამოსული წვიმა გამოეცხადებინა სა-
სწაულად, რომელიც უეჭველად ირწმუნა მრევლმა. ხოლო შემდგომ, 
როცა წვიმა მალევე შეწყდა და ირგვლივ ისევ გვალვამ დაისად-
გურა, ხელახლა მობრუნებული განსაცდელი აიხსნა იმგვარად, რომ 
ის იყო შედეგი იმ ცოდვისა, რომელიც ეკლესიის გატეხით ჩაიდინეს 
ყაჩაღებმა, რაც თავად დეკანოზის მიერ იყო წინასწარ დაგეგმილი. 
ამდენად, გვალვის დაბრუნებაც შეფასდა სასწაულად, რადგანაც ის 
მიჩნეული იქნა სასჯელად ჩადენილი მკრეხელობის გამო. მღვდელმ-
სახურის მზაკვრული ჩანაფიქრი საგულდაგულოდ იყო გათვლილი და 
დაგეგმილი:

განა არ შეიძლება ხალხის დარწმუნება, რომ ახალგაზრდობის უზ-
ნეობის, ღვთის შეგინების, გაუგონარი მკრეხელობისა და ეკლესიის 
გაძარცვის სურვილის გამო, წმინდა გიორგი განრისხდა და უბრძანა 
ღრუბლებს, გაბნეულიყვნენ?.. (23).

რაც შეეხება რევოლუციური განწყობისა და მოლოდინის ახალგა-
ზრდებს, მათ მყარად სჯერათ, რომ მალე, ხელისუფლების ძალადო-
ბრივი დამხობის შედეგად, ისინი სასწაულის საცდურისაგან გაათა-
ვისუფლებენ ადამიანებს, რომელთა აუცილებელი გამოფხიზლების 
შემდეგ რელიგიური ბანგისაგან (რელიგიის მარქსისტული განმარტე-
ბის მიხედვით) გაუძღვებიან მათ, ხოლო ისინი – ახალი წინამძღოლნი 
– სანუკვარ ძალაუფლებას მოიპოვებენ: 

მალე იგრიალებს ქარიშხალი, ძველ კერპებს დაამხობს და ხალხი აღარ 
დაუჯერებს სასწაულებს. ისინი თავს დააღწევენ რელიგიურ თრობას 
და ჩვენ გამოგვყვებიან, ახალი და ნორჩი დასჯაბნის ძველს! (22).

მანამდე კი, სასწაული, რომელიც თავისი არსით იდუმალია, რა-
დგან მისი ბუნებრივი ახსნა გლეხებს შეუძლებლად მიაჩნიათ თავი-
ანთი უცოდინარობის გამო, საშუალებას აძლევს დეკანოზ იაკობ 
ფხაკაძეს, არაფერი ემუქრებოდეს მის ავტორიტეტს, რაც მას უქმნის 
შესაძლებლობას, მოიპოვოს და შეინარჩუნოს ძალაუფლება. 

როგორც ჩანს, ალექსანდრე ქუთათელის “გვალვის” ეს პერსონაჟი, 
რომელიც აცხადებს, რომ სარწმუნოება დაფუძნებულია “საიდუმლოე-
ბაზე, სასწაულზე და ავტორიტეტზე” (18), მისდევს რელიგიის იმგვარ 
გაგებას, როგორსაც ემყარება დიდი ინკვიზიტორი, – მოქმედი პირი 



167კადმოსი 15, 2023

მერაბ ღაღანიძე.  ალექსანდრე ქუთათელის “გვალვა”: რელიგია ...

ფიოდორ დოსტოევსკის (1821-1881) რომანიდან “ძმები კარამაზოვები” 
(“Братья Карамазовы”, 1880). 

ესპანელი ინკვიზიტორი რომანში მონაწილეობს არა უშუალოდ, – 
იგი ჩნდება მხოლოდ წიგნში ჩართულ ზეპირ მოთხრობაში თუ იგავში  
(“პოემაში”), რომლის ავტორობა მიეწერება ნაწარმოების ერთ-ერთ 
პერსონაჟს, ღმრთისმებრძოლსა და, ამასთანავე, ღმრთისმაძიებელს, 
ივან კარამაზოვს, რომელიც მის მიერ შეთხზულ ამ ამბავს დუქანში 
უყვება თავის ძმას, მონასტრის მორჩილს, ღრმად მორწმუნე ახალგა-
ზრდა ალეკსეი კარამაზოვს, ალიოშას.

ამ “პოემის” მიხედვით, ქვეყნად ხელახლა მოსული იესო ქრისტე, 
– მოქმედება ხდება სევილიაში, ესპანეთში, მეთექვსმეტე საუკუ-
ნეში, – ინკვიზიციის ციხეში  აღმოჩნდება ქალაქში გაშლილი საქმი-
ანობის გამო, რაც ისევ ადამიანების მიმართ უსაზღვრო სიყვარულსა 
და სასწაულებრივ სამსახურში – სნეულთა გამოჯანმრთელებასა და 
მკვდართა გაცოცხლებაში – გამოიხატა. სიკვდილით მოსალოდნელ 
დასჯამდე მას საკანში სასაუბროდ ესტუმრება ღრმად მოხუცი დიდი 
ინკვიზიტორი, მაგრამ აღმოჩნდება, რომ იესო მხოლოდ უსმენს ინკვი-
ზიტორის ხანგრძლივ მონოლოგს და არ აპირებს, პასუხი გასცეს მას. 
საბოლოოდ, ქრისტე უხმოდ აკოცებს მოხუცს, რომელიც გაუღებს 
მას დილეგის კარს და მოითხოვს მისგან, არასოდეს დაუბრუნდეს ადა-
მიანებს.   

მთავარი საყვედური, რასაც ინკვიზიტორი წარუდგენს იესოს, 
ისაა, რომ მან ადამიანებს მიანიჭა თავისუფლება, რითაც მათთვის 
სრულიადაც არ მოუტანია ბედნიერება: “რადგან არაფერი და არა-
სოდეს არ ყოფილა ადამიანისა და ადამიანური საზოგადოებისათვის 
უფრო აუტანელი, ვიდრე თავისუფლებაა”8.

იგი ცდილობს, აუხსნას ქრისტეს, თუ რა არის ადამიანთა ნამ-
დვილი მოთხოვნილება და რა სჭირდებათ მათ ბედნიერების განსაც-
დელად: რომ ადამიანმა უნდა დაძლიოს შიმშილი, დაპურდეს, ხოლო 
ამისათვის იგი თანახმაა, უარი თქვას თავისუფლებაზე, რადგან თა-
ვისუფალი ადამიანი ვერასოდეს გაძღება. კიდევ, ადამიანს სჭირდება 
არსება, რომელსაც უნდა ეთაყვანებოდეს და ენდობოდეს (მაგრამ არა 
მარტოხელად, არამედ სხვებთან ერთად, ერთობლივად), რომლის ნე-
ბა-სურვილსაც უნდა ასრულებდეს და რომლის იმედიც მას უნდა ჰქო-
ნდეს, – უნდა სჯეროდეს, რომ იგი მფარველობას აღმოუჩენს ყოველ-
გვარი განსაცდელისას. სწორედ ამისათვის არიან საგანგებო პირები, 
რომლებიც ფლობენ ძალაუფლებას, რათა ადამიანები უზრუნველყონ 
საკვებით, განცხრომითა და უსაფრთხოებით.

8	  Ф. М. Достоевский, “Братья Карамазовы”, в кн.: Ф. М. Достоевский, Полное собрание 
сочинений: в тридцати томах, Том XIV, Ленинград: Наука, 1976, с. 230.



168

თვალსაზრისი / Opinions

დიდი ინკვიზიტორი არწმუნებს იესოს, თუ რამდენად მნიშვნე-
ლოვანი და გადამწყვეტია მორწმუნეთა რელიგიურ ცხოვრებაში და, 
ასევე, ადამიანთა მართვის საქმეში სასწაული, რომელსაც უპირატე-
სობაც კი ენიჭება ღმრთის აღიარებასთან შედარებით: “როგორც კი 
ადამიანი უარყოფს სასწაულს, უმალ უარყოფს ღმერთსაც, რადგან 
ადამიანი ეძებს არა იმდენად ღმერთს, რამდენადაც სასწაულებს”9. 

მაგრამ ამჯერადაც, სასწაული ემყარება ტყუილს, სიცრუეს, 
ხოლო იგი, ვინც მას იყენებს ძალაუფლების დასამყარებლად და გასა-
მყარებლად, სარგებლობს ადამიანთა უცოდინარობით:

ჩვენ დავთანხმდებით, ავიტანოთ თავისუფლება და ვიბატონოთ 
მათზე, – ბოლოს იმდენად საშინელი გახდება მათთვის თავისუფლად 
ყოფნა. მაგრამ მათ ვეტყვით, რომ შენი მორჩილი ვართ და შენი სახე-
ლით ვბატონობთ. ისევ მოვატყუებთ მათ, [...] რადგან ჩვენ უნდა ვიც-
რუოთ10.

ამდენად, ადამიანების დასამორჩილებლად და მათი მხრივ ერთ-
გულების გასამყარებლად მმართველები უნდა იყენებდნენ სასწაულს, 
დაფუძნებულს ტყუილზე, რაც, რა თქმა უნდა, ადამიანების ცხოვრე-
ბიდან გამორიცხავს თავისუფლებასა და არჩევანს:  

არსებობს სამი ძალა, ერთადერთი სამი ძალა ამ ქვეყნად, რომელთაც 
შეუძლია სამუდამოდ გაიმარჯვოს და დაიმონოს ამ სუსტი ნებისყოფის 
ამბოხებულთა სინდისი, – მათი ბედნიერებისათვის. ეს ძალებია: სა-
სწაული, საიდუმლოება და ავტორიტეტი11.

დიდი ინკვიზიტორი ასე აღუწერს ამ მმართველთა საქმიანობას, 
მიზანსა და ხერხებს საუკუნეების განმავლობაში: 

ჩვენ ნება გვქონდა, გვექადაგა საიდუმლო და გვესწავლებინა მათ-
თვის, რომ მნიშვნელოვანია არა მათი გულების თავისუფალი გადა-
წყვეტილება და არც სიყვარული, არამედ საიდუმლო, რომელსაც 
ისინი ბრმად უნდა დაემორჩილონ, თვით მათი სინდისის მიღმა. ჩვენ 
ასეც მოვიქეცით. ჩვენ შევასწორეთ შენი თავდადება და დავაფუძნეთ 
ის სასწაულზე, საიდუმლოებაზე, ავტორიტეტზე. და ადამიანებს გა-
უხარდათ, რომ მათ კვლავ გაუძღვნენ როგორც ფარას და რომ მათი 
გულებიდან საბოლოოდ მოიხსნა აგრერიგად საშინელი ძღვენი, რამაც 
მათ ამდენი ტანჯვა მოუტანა12.   

9	  იქვე, с. 233. 
10	  იქვე, с. 231.
11	  იქვე, с. 232.
12	  იქვე, с. 234.



169კადმოსი 15, 2023

მერაბ ღაღანიძე.  ალექსანდრე ქუთათელის “გვალვა”: რელიგია ...

თვალსაჩინოა, რომ სულიერ ცხოვრებას ენაცვლება სასწაული, 
ჭეშმარიტებას – საიდუმლოება, ხოლო თავისუფლებას – ავტორი-
ტეტი.

ცხადია, რომ დიდმა ინკვიზიტორმა, მისმა მიმდევრებმა რელი-
გიის სახელით უარი თქვეს რელიგიაზე, ქრისტეს სახელით უარყვეს 
ქრისტე...

ეჭვს არ უნდა იწვევდეს, რომ ქუთათელის მოთხრობაში “გვალვა” 
დეკანოზ იაკობ ფხაკაძის მსჯელობა საიდუმლოების, სასწაულისა და 
ავტორიტეტის ირგვლივ ეფუძნება დოსტოევსკის “პოემას” დიდი ინ-
კვიზიტორის შესახებ, რომელიც ცალკე თავადაა ჩართული რომანში 
“ძმები კარამაზოვები”.

ოღონდ უნდა დაზუსტდეს, რომ ის, რასაც დოსტოევსკის დიდი ინ-
კვიზიტორი ნაწარმოებში მხოლოდ განსჯის საგნად აქცევს (თუმცა, 
სავარაუდოდ, ამ წესითვე ცხოვრობს და, საფიქრებელია, ამგვარადვე 
წარმართავს თანამოქალაქეთა ყოფას, მაგრამ რომანის მკითხველი 
მოვლენათა აღწერას ვერ ხედავს), დეკანოზი იაკობ ფხაკაძე ყოვე-
ლდღიურ გარემოში – კარისმერეთის მოსახლეობას შორის – განახო-
რციელებს დაუბრკოლებლად და შეუეჭვებლად.

მართალია, “ძმები კარამაზოვების” ეს მონაკვეთი მისი გამოქვეყ-
ნების დროიდანვე იპყრობდა მკითხველთა, მწერალთა, ლიტერატუ-
რის მკვლევართა, ფილოსოფოსთა თუ თეოლოგთა განსაკუთრებულ 
ყურადღებას, ხოლო ამგვარ გამოხმაურებათა რიცხვი ნამდვილად 
დაუთვლელია, მაინც პირველი, ვინც საგანგებო ყურადღება მიაპყრო 
“ლეგენდას დიდ ინკვიზიტორის შესახებ” და საგანგებო წიგნი მიუ-
ძღვნა მას, იყო ვასილი როზანოვი (1856-1919). მისი მოზრდილი ნაშ-
რომი – “ფ. მ. დოსტოევსკის ლეგენდა დიდი ინკვიზიტორის შესახებ” 
(“Легенда о Великом инквизиторе Ф. М. Достоевского”, 1894)13 – ავტო-
რის სიცოცხლეში არაერთხელ გამოქვეყნდა (ბოლოს 1906 წელს).

 ფაქტობრივად, ამ წიგნმა, რომელშიც გადმოცემულია  “პოემის” 
სავსებით ახლებური და უჩვეულო ინტერპრეტაცია, სათავე დაუდო 
არა მარტო როზანოვის საჯარო აღიარებას, არამედ სახელი გაუთქვა 
რომანის ამ ჩართულ მონაკვეთსაც და ის ხანგრძლივ სამსჯელო საგ-
ნად აქცია. 

გასათვალისწინებელია, რომ ნაშრომში დოსტოევსკისეული 
ლეგენდა ავტორმა მჭიდროდ დაუკავშირა აპოკალიფსურ განწყო-
ბებს და საკუთარი ტექსტი დატვირთა არაერთი დამოწმებით იოანე 
ღმრთისმეტყველის გამოცხადებიდან. 

13	  В. В. Розанов, “Легенда о Великом инквизиторе Ф. М. Достоевского”, в кн.: В. В. 
Розанов, Полное собрание сочинений: в 35 томах, Том 1, Санкт-Петербург: Росток, 
2014, с. 13-162.



170

თვალსაზრისი / Opinions

როზანოვის სიტყვებით, ისტორიული გარდატეხის ხანაში ადამი-
ანი განსაკუთრებით მგრძნობიარეა სასწაულის მიმართ და დაძაბული 
ელოდება მას:

უღმრთობის ხანაში ადამიანებს ყური აქვთ მიპყრობილი ყოველივე 
უჩვეულოს, განსაკუთრებულის მიმართ, იმის მიმართ, სადაც დარღვე-
ული ჩანს ბუნების კანონი. შეიძლება ითქვას, ამგვარ დროს არაფერს 
ეძებენ ისეთი მონდომებით, როგორც სწორედ სასწაულებრივს14. 

  უნდა ითქვას, სულაც არაა გამორიცხული, რომ ვასილი როზანო-
ვის ამ გახმაურებულ ნაშრომს, დოსტოევსკისეული ლეგენდის როზა-
ნოვისეულ ინტერპრეტაციას იცნობდა ალექსანდრე ქუთათელი და, 
შესაძლოა, – პირველწყაროს, ანუ თავად რომანის გარდა, –  სწორედ 
ამ წიგნის გამოძახილი შეიმჩნეოდეს “გვალვის” ავტორის მიერ ინკვი-
ზიტორის, როგორც პერსონაჟის, აღთქმისას და დეკანოზ ფხაკაძის 
სახის ჩამოყალიბებისას. ცნობილია, რომ როზანოვმა, ზოგადად, და 
ამ წიგნმა, კერძოდ, შესამჩნევი გავლენა მოახდინა მეოცე საუკუნის 
მოდერნისტულ კულტურაზე და, საფიქრებელია, არც ამ ეპოქის ქა-
რთველი მწერლებისათვის უნდა დარჩენილიყო უცნობი15.

 “გვალვის” მოქმედი პირი, დეკანოზი იაკობ ფხაკაძე, დოსტოე-
ვსკის დიდი ინკვიზიტორის კვალად, თავისი ცოდნის საშუალებით, 
– რომელსაც სასწაულად წარმოადგენდა, – აპირებდა ადამიანების 
მართვას, ძალაუფლების შენარჩუნებასა და ეკლესიის მიმართ მათი 
ერთგულების გამყარებას. თუმცა, საბოლოოდ, მისი მცდელობა და 
საქმიანობა მაინც უშედეგოდ დამთავრდა... 

მოთხრობის მოკლე ეპილოგში, რომლითაც მთავრდება ნაწა-
რმოების ბოლო გამოქვეყნებული ავტორისეული ვერსია (1974), ხე-
ლისუფლების მოპოვებისათვის მებრძოლ მოჯანყეებს გამარჯვე-
ბისათვის მიუღწევიათ და ქვეყანაში კომუნისტური მმართველობა 
დამკვიდრებულა: “ძალაუფლებაც და მიწაც აჯანყებულ ხალხის 
ხელში გადავიდა” (26), თავად ეს მოვლენა კი სასწაულს უტოლდება 
(“რაც მათ წინათ სასწაულად მოეჩვენებოდათ” – 26). ნიშანდობლივია 
თავად მეამბოხეთა მოლოდინი ადრეული ბრძოლისას, რომ სასწა-
ული გაუქმდებოდა (“ხალხი აღარ დაუჯერებს სასწაულებს” – 22) და 
ხალხი რევოლუციონერებს გაჰყვებოდა. ახლა კი სასწაულის ადგილი 
დაუკავებია იმდროინდელ ტექნოლოგიურ ცოდნას (იგულისხმება 
“გლეხების მიერ გაშენებული სარწყავი არხი” – 26), რამაც გვალვი-

14	  В. В. Розанов, “Легенда о Великом инквизиторе Ф. М. Достоевского”,  с. 88.
15	  ალექსანდრე ქუთათელის უმცროსი თანამედროვის, აკაკი გაწერელიას, 

დამოკიდებულების შესახებ ვასილი როზანოვის მიმართ: მერაბ ღაღანიძე, 
“ვასილი როზანოვი ქრისტიანობის გალავანს მიღმა”, წგ-ში: მერაბ ღაღანიძე, 
მწერლის ცხოვრება დროში და სიტყვაში, თბ.: მემკვიდრეობა, 2011, გვ. 418.



171კადმოსი 15, 2023

მერაბ ღაღანიძე.  ალექსანდრე ქუთათელის “გვალვა”: რელიგია ...

საგან დაიხსნა კარისმერეთელები და რასაც, როგორც ჩანს, შიმში-
ლის საფრთხისაგან გადარჩენა და ადამიანების დაპურება მოჰყოლია 
(ადრე ტექნოლოგიურ ცოდნას მხოლოდ დეკანოზი ფხაკაძე ფლობდა). 
ამ დროს უკვე აღარავინ ელოდება რელიგიურ სასწაულს, ანუ ხსნას, 
მოტანილს სიწმიდის თაყვანისცემის საშუალებით: “გვალვის დროს 
ლიტანია, წმინდა გიორგის ხატის გასვენება და მისი განბანა დღეს 
არავის აზრადაც არ მოუვა” (26). შესაბამისად, მწერლის დასკვნითი 
განაცხადით, ბოლშევიკების ბატონობისას სასწაულის საჭიროება 
გამქრალა,  ხოლო ადამიანთა აპოკალიფსური მოლოდინები გაქარ-
წყლებულა და გაუჩინარებულა.

მაგრამ ის, რაც მოთხრობაში ბუნდოვნად ჩანს, – თუ როგორ ჩა-
ანაცვლა რელიგია და ეკლესია მარქსისტულ-ლენინურმა სწავლებამ, 
– ცხადად აღბეჭდილა მწერლის ფარულ პირად ჩანაწერებში, რომე-
ლიც მხოლოდ მისი გარდაცვალებისა და კომუნიზმის დაცემის შემდეგ 
გამოქვეყნდა: 

რელიგიის ადგილი ამქვეყნად იდეალური საზოგადოების, კომუნიზმის 
შექმნის შესახებ მარქსისტულმა მოძღვრებამ დაიკავა. მარქსის გარდა-
ცვალების მერმე ლენინი მარქსის (მამის) მემკვიდრედ (შვილად) მიიჩ-
ნიეს. [...] მარქსისა და ლენინის მოძღვრებამ ყველგან – დასავლეთსა 
და აღმოსავლეთში მოიკიდა ფეხი. მაგრამ რუსეთში სოციალიზმისა და 
კომუნიზმის მშენებლობის ნახევარსაუკუნოვანმა განუხორციელებე-
ლმა ექსპერიმენტმა, რომელმაც მრავალი მილიონი კაცი, ზღვა სისხლი 
და ცრემლი შეიწირა, შეარყია ლენინის მოძღვრებისადმი რწმენა16. 

კომუნისტური იდეოლოგიაც რწმენას ითხოვდა, მაგრამ თუკი მას, 
– მოძღვრებას მიწიერი “სამოთხისა” და საყოველთაო თანასწორობის 
შესახებ, – ადამიანებისათვის სულაც არ მოაქვს უზრუნველობის, კე-
თილდღეობისა და უსაფრთხოების განცდა, ეს მოძღვრება მალე კა-
რგავს მიმდევრებს.  

ამავე დროს, ალექსანდრე ქუთათელს გულწრფელად მიაჩნდა, 
რომ როგორც რელიგიური რწმენა, ისე რელიგიის მიბაძვით შექმნილი 
ნებისმიერი მოძღვრება უცხო იყო, საზოგადოდ, ქართველი ადამიანი-
სათვის. მას ქართული საჯარო თუ კულტურული გარემო ბუნებრივად 
და სიღრმისეულად არარელიგიურად მიაჩნდა. პროზაიკოსის ერთ 
სტატიაში, რომელიც კერძო ლიტერატურულ თარიღს, – ნიკოლოზ ბა-
რათაშვილის გარდაცვალების ასი წლისთავს, – ეძღვნება (1945), იგი 
ამგვარად მსჯელობს ქართველი ადამიანების ხასიათისა თუ მისწრა-
ფებათა შესახებ: 

16	  ალექსანდრე ქუთათელი, უბის წიგნაკი, თბ.: ლიტერატურის მატიანე, 2009, გვ. 
32-33.



172

თვალსაზრისი / Opinions

ქართველი თავისი ხასიათით ოპტიმისტია, მოქმედი, მებრძოლი, გამ-
ბედავი და მხიარული ბუნების მქონე. [...] იგი ცხოვრებას აღმერთებს, 
სიკვდილის ეშინია. მას საიქიო და სულის უკვდავება არ სწამს. იგი წა-
რმართია უფრო, ვიდრე ქრისტიანი. [...] იგი მატერიალისტი უფროა, 
ვიდრე იდეალისტი17.

ამ თვალსაზრისით, თუკი ადამიანი ცხოვრების მოყვარული, მხი-
არული და უშიშარია, მაშინ მას არ სწამს, რომ არსებობს არამიწიერი 
ცხოვრება, თუმცა – უცნაურად – შიშითაა მოცული სიკვდილის წი-
ნაშე. იმდროინდელი მკაფიო ტერმინოლოგიური გამიჯვნის კვალო-
ბაზე, ქუთათელი ქართველ ადამიანებს მატერიალისტური – და არა 
იდეალისტური – ხედვის მქონეთა შორის მიუჩენს ადგილს. მწერალს 
მიაჩნია, რომ შესაძლებელია დასკვნების გაკეთება ეროვნული ნიშ-
ნით გაერთიანებულ ადამიანთა ზოგადად თვისებებზე, ცალკეული 
პიროვნული გამორჩეულობისა თუ გამოყოფა-გამოკვეთის გარეშე.

გასათვალისწინებელია ისიც, რომ ხალხი, – კერძოდ, ამ შემთხვე-
ვისას, ქართველი ხალხი, – მოთხრობაში “გვალვა” გამოყვანილია, რო-
გორც უძველესი და უწყვეტი მთლიანობის მატარებელი ერთიანობა, 
კოლექტივი, რომლის არსებობა ქალდეასა თუ ხეთების დროიდან 
იღებს სათავეს და ისევ აგრძელებს არსებობას: “ეს ხალხი ქალდეადან, 
ხეთიდან მოდიოდა, მოვიდა და არ უჩანს დასასრული ხალხთა მოდგ-
მის სვლას...” (19). სავარაუდოდ, ამ აღწერისას არეკლილი უნდა იყოს 
მწერლისდროინდელი გავრცელებული თვალსაზრისები, – საკმაოდ 
ფართოდ გაზიარებული საისტორიო-სალიტერატურო-სახელოვნო 
წრეებში და ნიშნეულად, ხშირად მითოლოგიზებულად ასახული სხვა-
დასხვა ლიტერატურულ ტექსტში, – ქართველი ხალხის წარმოშობისა 
და მისი პრეისტორიის შესახებ18. ჩანს, ავტორს მტკიცედ სჯერა, რომ 
ისინი, ვინც აღმოსავლეთის უდაბნოები გამოიარა, ვინც საუკუნეების 
განმავლობაში აშენებდა თუ იბრძოდა, არ გამწყდარა და მის დრო-
საც, მის გვერდით ის ადამიანებია, ვინც “კვლავ ხნავენ მიწას, სთესავენ 
პურს, აშენებენ ვაზს, საწნახლებში სწურავენ ყურძენს, მიწაში ჰყრიან 
ვეება ქვევრებს... ისმის ჰოროველა, ნადური, მხედრული, მრავალჟამი-
ერი  და საარაკო ცეკვა-თამაში” (19). პროზაიკოსის აზრით, ერის არსე-
ბობა მთლიანი და განუყოფელია, მისი ყოფნა არასოდეს მთავრდება, 
ხოლო რელიგიური რწმენა მაინც წარმავალი, დროებითი, მბჟუტავია, 
და ერთ დღეს ის აუცილებლად გაქრება, მით უმეტეს, ქართველებს 

17	  ალექსანდრე ქუთათელი, “რამდენიმე მოსაზრება ბარათაშვილზე”, ლიტერატურა 
და ხელოვნება, 15 (68), 1945 (მითითებულია წგ-დან: აკაკი ბაქრაძე, თხზულებანი, 
ტომი III, თბ.: ნეკერი/ლომისი, 2004, გვ. 323). 

18	  ამ თეორიათა ქართულ ლიტერატურაში ასახვის მხატვრულად განხილვა: 
როსტომ ჩხეიძე, ქალდეას მონატრება, თბ.: ლომისი, 2002, გვ. 26-70.



173კადმოსი 15, 2023

მერაბ ღაღანიძე.  ალექსანდრე ქუთათელის “გვალვა”: რელიგია ...

შორის, რომელთაც, ბუნებრივი, საუკუნოვანი თვისებით, “საიქიო და 
სულის უკვდავება არ სწამს”.

დაბოლოს, ალექსანდრე ქუთათელის შემოქმედებითს მემკვიდრე-
ობაში, დეკანოზ იაკობ ფხაკაძის გარდა, მოთხრობიდან “გვალვა”, მო-
იპოვება კიდევ ერთი სასულიერო პირის სახე, – პროზაიკოსის მთა-
ვარ მხატვრულ ნაწარმოებში, მის ოთხწიგნიან რომანში “პირისპირ” 
(რომანის გამოქვეყნება დაიწყო 1930 წელს)19, თუნდაც არა როგორც 
უშუალოდ თხზულების პერსონაჟი, რომელიც მოქმედებს სხვა პერ-
სონაჟთა შორის, არამედ როგორც თხრობის საგანი: წიგნში რამდენ-
ჯერმე საუბრობენ სახელგანთქმული მღვდელმთავრის, იმერეთის 
ეპისკოპოსის, გაბრიელის, შესახებ, – კერძოდ, მაშინ, როცა რომანის 
პერსონაჟები ქუთაისში თუ მის შემოგარენში აღმოჩნდებიან. 

აღსანიშნავია, რომ ნაწარმოების მრავალრიცხოვან პერსონაჟთა 
უდიდეს ნაწილს ჰყავს ნამდვილი პროტოტიპები, რომელთა არსე-
ბობა ისტორიულად დასტურდება, მაგრამ ამ პროტოტიპთა სახელები 
თხზულებაში ოდნავ, დაახლოებით ან სრულიად შეცვლილია20. თუმცა 
ეპისკოპოს გაბრიელ ქიქოძის (1825-1896) ნამდვილი სახელი რომანის 
ტექსტში უცვლელადაა შენარჩუნებული.  

ნაწარმოების მთავარი გმირი, სტუდენტი კორნელი მხეიძე, ქუთა-
ისში ბაგრატის ტაძრის ნანგრევების დათვალიერებისას გადაეყრება 
იქაურ ბერს, რომელიც იმჟამად დარაჯად მსახურობს და პირველად 
სწორედ იგი  ჩამოაგდებს  სიტყვას გაბრიელის ირგვლივ:

ღმერთმა აცხონოს გაბრიელ ეპისკოპოსის სული. [...] იგი მეტად გა-
ნათლებული, ჭეშმარიტად ღვთისმორწმუნე კაცი და ნამდვილი წმი-
ნდანი იყო21. 

შემდგომ, კორნელი, მეგობარ მხატვართან, მიხა მაჭავარიანთან, 
ერთად, დედასთან ჩადის, მშობლიურ კარისმერეთში, – სოფლის სა-
ხელწოდება იგივეა, რაც “გვალვაში”, – და ამჯერად, იქაურ მეზო-
ბელ იონა ჩხეიძესთან22 საუბრისას, ეს დამხვედრი იხსენებს გაბრიელ 
19	  რომანის შესახებ ბოლოდროინდელ გამოკვლევათაგან: დიმიტრი თუმანიშვილი, 

“სახვითი ხელოვნება ალექსანდრე ქუთათელის რომანში “პირისპირ”“, 
ლიტერატურული ძიებანი, XLI, 2021, გვ. 208-223; ავტორისეული დამოკიდებულება 
ასახულია მოკლედ: მერაბ ღაღანიძე, “მცირედი სათქმელი დიმიტრი თუმანიშვილის 
ნარკვევის გამოქვეყნების გამო”, იქვე, გვ. 223-225.

20	  რომანის პერსონაჟთა პროტოტიპების შესახებ: როსტომ ჩხეიძე, ბედი პავლე 
ინგოროყვასი, თბ.: ჩვენი მწერლობა, 2015, გვ. 84-85.

21	  ალექსანდრე ქუთათელი, “პირისპირ”, წიგნი მესამე, წგ-ში: ალექსანდრე ქუთათელი, 
თხზულებანი: 4 ტომად, ტომი II, თბ.: საბჭოთა საქართველო, 1972, გვ. 188.

22	  კარისმერეთელი იონა ჩხეიძე მთავარი მოქმედი პირია, ასევე, ალექსანდრე 
ქუთათელის ვრცელ მოთხრობაში “იონა და მანანა” – ალექსანდრე ქუთათელი, 
“იონა და მანანა”, წგ-ში: ალექსანდრე ქუთათელი, თხზულებანი: 4 ტომად, ტომი III, 
გვ. 278-367.



174

თვალსაზრისი / Opinions

ეპისკოპოსს და თავის სიყმაწვილისდროინდელ შეხვედრას მასთან,  
მღვდელმოძღვრის  სიცოცხლის მიწურულს, როცა იგი უკვე სიკვდი-
ლის პირას იმყოფებოდა. 

უნდა ითქვას, რომ ცნობილი ქართველი მღვდელმთავრის რომა-
ნისეული დახასიათება შესამჩნევად განსხვავდება მისი საზოგადოდ 
დამკვიდრებული სახისაგან (რომლის განმტკიცებაში გამორჩეული 
მნიშვნელობა მოიპოვა ილია ჭავჭავაძის გახმაურებულმა სიტყვამ, წა-
რმოთქმულმა გაბრიელ ქიქოძის დაკრძალვისას, გელათში23): კერძოდ, 
ეპისკოპოსის მოგონებისას და მის შესახებ მსჯელობისას რომანის პერ-
სონაჟები გამოთქვამენ თვალსაზრისს, რომ ცხოვრების დასასრულისას 
მას შერყეული ჰქონდა პირადი სარწმუნოება, რაც ცხადად უკავშირ-
დება მის სულიერ დასნეულებას, მის მიერ სულიერი წონასწორობის 
დაკარგვას, რაც, რომანის ამ  პერსონაჟის, იონას, გადმოცემით, შესამ-
ჩნევად ეტყობოდა ცნობილ სასულიერო პირს (“იგი დასნეულდა კიდეც 
და სულით დაავადების ნიშნები დაეტყო”24; “სიკვდილის ჟამსაც კი არ 
მოვშორებულვარ მის სასთუმალს, თუმცა ძალიან ძნელი იყო ნახევრად 
შეშლილი კაცის შექცევა”25). 

უნდა ითქვას, რომ გადმოცემა გაბრიელის მშვინვიერი დაუძლუ-
რების ირგვლივ არ წარმოადგენს მწერლის გამოგონებას, – როგორც 
ჩანს, რომანისტი ამ შემთხვევისას ეფუძნება გარდაცვლილი მღვდელმ-
თავრის ვრცელ და საფუძვლიან ბიოგრაფიას (ფაქტობრივად, დღემდე 
ერთადერთს), რომლის ავტორია დეკანოზი მელიტონ კელენჯერიძე26.

კელენჯერიძის მიერ ეპისკოპოს გაბრიელის სიცოცხლის ბოლო 
თვეებისა და დღეების აღწერა აღსავსეა  სურათებით, როცა იგი, უკვე 
სიკვდილს მიახლოებული, ვეღარ არკვევს თავის ადგილ-სამყოფელს, 
კარგავს გარემოს განცდას, დაულაგებლად და არეულად მეტყველებს, 
ვერ ჩერდება ერთ ადგილას და განუწყვეტლივ მიისწრაფვის სადმე 
სხვაგან27.  

23	  ილია ჭავჭავაძე, “სიტყვა, თქმული გაენათის მონასტერში გაბრიელ ეპისკოპოსის 
დასაფლავების დღეს”, წგ-ში: ილია ჭავჭავაძე, თხზულებათა სრული კრებული: ოც 
ტომად, ტომი XIII, თბ.: ილიას ფონდი, 2007, გვ. 214-219.

24	  ალექსანდრე ქუთათელი, “პირისპირ”, გვ. 196. 
25	  იქვე. 
26	  მელიტონ კელენჯერიძე, გაბრიელი, ეპისკოპოსი იმერეთისა (მისი დრო, 

ცხოვრება და მოღვაწეობა), ქუთაისი: ძმობა, 1913 (ხელახალი გამოცემა: მელიტონ 
კელენჯერიძე, გაბრიელი, ეპისკოპოსი იმერეთისა (მისი დრო, ცხოვრება და 
მოღვაწეობა), 2006); შდრ., ასევე, მელიტონ კელენჯერიძე, უკანასკნელი დღენი 
იმერეთის ეპისკოპოს გაბრიელისა, ქუთაისი: ი. კილაძისა და ი. მელაძის სტამბა, 
1903 (ხელახალი გამოცემა: მელიტონ კელენჯერიძე, უკანასკნელი დღენი 
იმერეთის ეპისკოპოს გაბრიელისა, თბ.: ცის ნამი, 2009).

27	  აღსანიშნავია, რომ გაბრიელის სიკვდილისწინა აშლილობა უფრო მძაფრადაა 
აღწერილი კელენჯერიძის ადრეულ წიგნში (1903).



175კადმოსი 15, 2023

მერაბ ღაღანიძე.  ალექსანდრე ქუთათელის “გვალვა”: რელიგია ...

ეპისკოპოსის ბიოგრაფოსი – თავადაც სამღვდელო პირი ასე აღ-
წერს მღვდელმთავრის აღსრულებას:

1896 წელს სიკვდილის სარეცელზე ერთი კვირის უსმელ-უჭმელი, პი-
რგაუღებელი და თვალებგაუხელი, ცნობადაკარგული და მოქვითინე 
ჭირისუფალთაგან გარეშემორტყმული, ამ ტირილზე უეცრად თვა-
ლებს აჭყეტს გიჟურად, საშინლად და რომ თავის წინ დაინახავს მოქ-
ვითინე, მოღრიალე თავისსავე გაზრდილ ძმისწულს გიორგი ახვლედი-
ანს, გაფოცებული ეკითხება მას:
– ვინა ხარ შენ?!
– შენი გაზრდილი გიორგი, ჩემო დიდო ბატონო! უპასუხებს შეშინე-
ბული ყმაწვილი.
ხალხი განცვიფრებულია ამ სანახაობით.
– ჩემი ცოლ-შვილი სად არის, არ იცი?!
ხალხში ქვითინია. შეშინდა ყველა.
– სამოთხეში, ბატონო!
– სამოთხეშია?!.. ჰმ... კარგი, კარგი! რა კეთილი კაცი ყოფილხარ შენ!..
ამ სიტყვებზე ისევ დახუჭა თვალები და საუკუნოდაც!28

მსგავსად, ოღონდ უფრო მოკლედ მოუთხრობს მსმენელებს ამ სა-
ბოლოო საუბრის შესახებ რომანში “პირისპირ” იონა ჩხეიძე (და არა 
მომაკვდავის ბიოგრაფიული ძმისწული): 

მისი აღსასრულის ჟამიც დადგა. ერთხელ ცნობადაკარგულმა მო-
ხუცმა შემომხედა და ვერ მიცნო. საწოლზე წამოიწია და აღელვებით 
მკითხა: “მითხარი, სად არის ჩემი ცოლ-შვილი?”. ცოლ-შვილის დარდი 
სტანჯავდა და არ ასვენებდა უბედურს. არც კი დავფიქრებულვარ, 
ისე მივუგე: სამოთხეში არის, ბატონო-მეთქი. უნდა გენახათ, როგორ 
გაბრწყინდა მანამდე შეძრწუნებული მისი სახე. თვალები სიხარულის 
ცრემლით აევსო და მითხრა: იცოცხლე  და გაიხარე, რა კეთილი და 
ღვთისნიერი კაცი ყოფილხარ, შენგან ნამდვილი ადამიანი გამოვაო29. 

ცხადად ჩანს, რომ მწერალი თავის ამ თხრობას ეპისკოპოს გაბ-
რიელის შესახებ, – თითქმის სიტყვასიტყვით, – აფუძნებს  მისი ბიოგ-
რაფოსის წიგნს. უნდა აღინიშნოს, რომ რომანის ტექსტშიც შენარჩუ-
ნებული სამოთხის რწმენის მომაკვდავისეული გაცხადება და, ასევე, 
სიხარულის განცდა როგორც მისი არსებობის, ისე მის ახლობელთა იქ 

28	  მელიტონ კელენჯერიძე, გაბრიელი, ეპისკოპოსი იმერეთისა, გვ. 49-50 (ხელახალი 
გამოცემა, გვ. 59); შდრ.: “– ჩემი ცოლ-შვილი სად არის, ჰკითხა ერთხელ სანახავად 
მოსულს გიორგი ახვლედიანს, რომელიც მასთან გაზრდილი იყო. – სამოთხეში, 
ბატონო, უპასუხა შეშინებულმა ყმაწვილმა. – ოჰ, რა კეთილი კაცი ყოფილხარ, 
რომ მანუგეშებ! ჩემი ცოდვებისათვის დამსაჯა ღმერთმა, ჩემი ცოდვებისათვის” – 
მელიტონ კელენჯერიძე, უკანასკნელი დღენი იმერეთის ეპისკოპოს გაბრიელისა, 
გვ. 20 (ხელახალი გამოცემა, გვ. 20).

29	  ალექსანდრე ქუთათელი, “პირისპირ”, გვ. 196-197.



176

თვალსაზრისი / Opinions

ყოფნის გამო საფუძველს აცლის მწერლის ვარაუდს, თითქოს მღვდე-
ლმთავარი სიკვდილის წინ დაეჭვებით აღიქვამდა მიღმიერი სამყა-
როსა თუ სულის მარადიულობის სინამდვილეს. 

ახლობლებთან საუბრისას სტუდენტ კორნელი მხეიძეს ებადება 
შეკითხვა, შესაძლოა თუ არა გაბრიელს, როგორც მეცნიერს, პროფესი-
ონალ მკვლევარს, გახმაურებული ფსიქოლოგიური ნაშრომის ავტორს, 
ერწმუნა ქრისტიანული სარწმუნოების ჭეშმარიტებანი: “ნეტავ, ღმე-
რთი, ქრისტეს აღდგომა, სამოთხე და უკვდავება თუ სწამდა გაბრი-
ელს”30, – კითხულობს იგი იჭვნეულად.

თავის მხრივ, იონა ჩხეიძეც, საკუთარ სიყმაწვილისდროინდელ 
მოგონებებზე დაყრდნობით, არაა დაჯერებული, შეინარჩუნა თუ არა 
რწმენის სიმტკიცე ეპისკოპოსმა გაბრიელმა სიცოცხლის ბოლომდე: 
“ვერ გეტყვი, გაბრიელ ეპისკოპოსს მართლა სწამდა თუ არა ღმერთი, 
ადამიანის სულის უკვდავება და სამოთხე”31. 

მაგრამ ისიც უნდა ითქვას, რომ ეს სავარაუდო ბზარი, გაჩენილი  
მოხუცი გაბრიელის ქრისტიანულ აღმსარებლობაში მისი მიხრწნილე-
ბის ჟამს, აღწერილი მწერლის (და არა ბიოგრაფოსის!) მიერ, სრულიად 
განსხვავდება დეკანოზ იაკობ ფხაკაძის შეგნებული ურწმუნოებისაგან, 
რაც თაღლითურად, თვალთმაქცურადაა შეფარული უცხო თვალთა-
გან და თანაც იმგვარად, რომ მორწმუნე თანასოფლელებს იგი გულ-
წრფელად მიაჩნიათ წმიდანად. ამდენად, რომანისეული ეპისკოპოს გა-
ბრიელის ეს რელიგიური ჭოჭმანი, მით უმეტეს, დამძიმებული მისი 
მშვინვიერი აშლილობით, არანაირად არ გამოხატავს რამენაირ უზნე-
ობასა თუ ცბიერებას, ან თუნდაც ტყუილს ირგვლივ მყოფთა მიმართ. 
ამ მხრივ, მწერალი შეუბღალავად ტოვებს გაბრიელის დამკვიდრებულ 
სახეს, აღბეჭდილს პიროვნული უმწიკვლოებით32. 

თუმცა კორნელი მხეიძეს, საერთოდ, წარმოუდგენლად მიაჩნია, 
რომ მეცნიერული ხედვა და რელიგიური რწმენა შესაძლებელია უთავ-
სდებოდეს ერთმანეთს და, მისი აზრით, ეს ორი განზომილება ვერც გა-
მთლიანდებოდა გაბრიელის პიროვნებაში. თავის ამ თვალსაზრისს იგი 
ამგვარი დაჟინებით გამოთქვამს, როცა მიმართავს  საკუთარ დედას:

გაბრიელი ხომ განათლებული, ფსიქოლოგიის დარგში მომუშავე კაცი 
იყო! შეუძლებელია, ღრმად არ ეფიქრა მას სიცოცხლისა და სიკვდი-

30	  იქვე, გვ. 197.
31	  იქვე, გვ. 198.
32	  შდრ.: “მართლაც საკვირველია ეს პირი; იგი სულ მოკლე დროს გადაიქცა ხალხურ 

გმირად და ცოტა ხნის შემდეგ, ვგონებ, საარაკოდაც შეიქნეს იგი, როგორც თამარ 
დედოფალი.  ბევრი რამ საგულისხმოა მაზე დაცული ხალხის ხსოვნაში” – მელიტონ 
კელენჯერიძე, გაბრიელი, ეპისკოპოსი იმერეთისა, გვ. 36 (ხელახალი გამოცემა, 
გვ. 49).



177კადმოსი 15, 2023

მერაბ ღაღანიძე.  ალექსანდრე ქუთათელის “გვალვა”: რელიგია ...

ლის, სიზმრების, ხორცისა და სულის შესახებ. ბოლოს და ბოლოს ამ 
საკითხებზე ფიქრმა მიიყვანა ამქვეყნად არსებული ყველა ხალხი ღმე-
რთისა, იმქვეყნიური ცხოვრებისა და ადამიანის სულის უკვდავების 
იდეამდე. [...] მაგრამ შეუძლებელია ისეთ მეცნიერ კაცს, როგორიც გა-
ბრიელი იყო, სწამებოდა ის, რასაც ქრისტიანობა ქადაგებს: ადამიანის 
აღდგომა და სამარადჟამო ცხოვრება, სულის უკვდავება და სამოთხე. 
როგორც თვით ქრისტეს აღდგომა, აგრეთვე ქრისტეს მიერ მკვდართა 
აღდგინება ზღაპარია, რომელსაც სავსებით აბათილებს თანამედროვე 
მეცნიერება. [...] როგორ შეეძლო გაბრიელს, მეცნიერების, ფსიქოლო-
გიის დარგში მომუშავე კაცს, სულის უკვდავება, მკვდართა აღდგომა 
სამოთხეში მათი გადასახლება ერწმუნებია?33. 

ყურადღების მიღმა არ უნდა დარჩეს, რომ მსჯელობა სარწმუ-
ნოებისა და მეცნიერების დაპირისპირების ირგვლივ რომანში უკავ-
შირდება სწორედ ეპისკოპოს გაბრიელის სახელს, რომლის შესახებ 
ილია ჭავჭავაძის ეს სიტყვები  შეუძლებელია არ სცოდნოდა რომანის 
ავტორს:

მთელი მოძღვრება აწ განსვენებულის სახელოვანის მღვდელმთავრისა 
რომ აიღოთ, ძნელად იპოვით მაგალითს, რომ მეცნიერება გაეწიროს 
სარწმუნოებისათვის, ან სარწმუნოება – მეცნიერებისათვის. პირიქით, 
იგი სარწმუნოებას ამეცნიერებდა და მეცნიერებას ასარწმუნოებდა, 
თუ ასე ითქმის34.

ილიასეული ეს შეხედულება ალექსანდრე ქუთათელს, ჩანს, მეტად 
საკამათოდ მიაჩნდა. იქ, სადაც მეცხრამეტე საუკუნის მწერალი ორი 
სივრცის შეთანხმებასა და შერწყმას ხედავდა, მეოცე საუკუნის რომა-
ნისტისათვის შეუთანხმებლობისა და დაპირისპირების ასპარეზი აღმო-
ჩნდა. ღირსშესანიშნავია, რომ თავიანთი ამდენად განსხვავებული თვა-
ლსაზრისების გადმოცემა ორივე შემოქმედმა ეპისკოპოს გაბრიელის 
მაგალითით სცადა.

კორნელი მხეიძის თვალსაზრისით, გაბრიელის პიროვნულმა გაო-
რებამ, რაც გარდაუვალად უნდა აღმოცენებულიყო მეცნიერებისა და 
სარწმუნოების შეთავსების მცდელობისას, სულიერად გატეხა მღვდე-
ლმთავარი, – განსაკუთრებით, მისი ცხოვრების დაწრეტისას: “ტანჯვამ 
და მწუხარებამ, უკვდავების ძიებამ და ეჭვმა დაასნეულა იგი”35.

33	  ალექსანდრე ქუთათელი, “პირისპირ”,  გვ. 197-198.
34	  ილია ჭავჭავაძე, “სიტყვა, თქმული გაენათის მონასტერში გაბრიელ ეპისკოპოსის 

დასაფლავების დღეს”, გვ. 216.
35	  ალექსანდრე ქუთათელი, “პირისპირ”,  გვ. 198; თვალსაჩინოა, რომ ეპისკოპოსის 

სიკვდილის მიზეზების მწერლისეული ძიება, რომელიც სულიერ განზომილებას 
არ სცდება, სავსებით განსხვავდება ბიოგრაფოსის სამედიცინო შეფასებისაგან: 
“ბოლოს იგონებდა სინანულით პეტერბურგში დასნეულებას ბუასილით, 
რომელმაც მთელი სიცოცხლე მოუწამლა და მის სიკვდილზედაც დიდი გავლენა 



178

თვალსაზრისი / Opinions

სტუდენტი ვერ იჯერებს, რომ ეპისკოპოს გაბრიელს შეეძლო ბო-
ლომდე ერწმუნა რელიგიური მოძღვრება, რაც, საერთოდ, – როგორც 
მას მიაჩნია, – გამოგონილია ადამიანების სამართავად თუ დასაშოშმი-
ნებლად (ამ შემთხვევისას, როგორც ჩანს, იგი იზიარებს მარქსისტულ 
შეხედულებას  რელიგიის წარმოშობისა და დანიშნულების შესახებ, 
– შესაბამისად, მოულოდნელი არ უნდა იყოს, რომ სხვა გარემოებისას
მას ასე მიმართავენ: “ტყუილად არ გიწოდებენ შენ ბოლშევიკს”36):

რელიგია ილუზიაა! ღმერთი, საიქიო, სულის უკვდავება და სამოთხე 
სიკვდილის შიშით შეძრწუნებული ხალხის დასამშვიდებლად არის მო-
გონილი. გაბრიელ ეპისკოპოსს, ეტყობა, სწამდა და არცა სწამდა სუ-
ლის უკვდავება37.

რომანის არა მარტო მთავარ მოქმედ პირს, არამედ,  სავარაუ-
დოდ, თავად რომანის ავტორსაც მიაჩნია, რომ რელიგია ვერანაირად 
ვერ გაძლებს მეცნიერული თუ ტექნიკური მიღწევების პირისპირ, 
რადგან ცოდნის გაღრმავება და გაფართოება სავსებით გააუქმებს 
სულის უკვდავების რწმენას, რითაც ბოლო მოეღება სარწმუნოების 
საჭიროებას ადამიანთა დასამშვიდებლად: 

[რელიგია] ვეღარ აკმაყოფილებს თანამედროვე ეპოქის რეალისტურ 
მსოფლმხედველობაზე აღზრდილ გონებას. თანამედროვე მეცნიერე-
ბისა და ტექნიკის მიღწევები სრულიად აბათილებენ ადამიანის სულის 
უკვდავებაზე გავრცელებულ ზღაპარს38. 

ამ მოსაზრებით, დადგება დრო, როცა რელიგიური შეხედულე-
ბები ვეღარ შეძლებს ადამიანთა აზრებისა და ქმედებების მართვას, 
ისევე როგორც რელიგიის წარმომადგენელნი ვეღარ მოახერხებენ 
თავიანთი ძალაუფლების დამყარებას ადამიანებზე.

ეპისკოპოს გაბრიელის გახსენებისა და მას მოდევნებული მსჯე-
ლობის შედეგად სარწმუნოებისა და მეცნიერების ურთიერთობის ირ-
გვლივ, რომელშიც რომანის რამდენიმე მოქმედი პირი მონაწილეობს, 
გაჩნდება აზრი, რომ წამოჭრილი საკითხები იმდენად მნიშვნელოვანი 
და მიმზიდველია, შესაძლოა, საგანგებო მხატვრული ნაწარმოების 
საგნადაც კი გამოდგეს, ხოლო ამგვარ საქმეს – თუნდაც მოთხრობის  
შექმნას – შესთავაზებენ კიდეც დამწყებ მწერალს, კორნელი მხეიძეს: 
“შეიძლება მოთხრობა დასწერო”39. 

იქონია” – მელიტონ კელენჯერიძე, გაბრიელი, ეპისკოპოსი იმერეთისა, გვ. 30 
(ხელახალი გამოცემა, გვ. 41).

36	  ალექსანდრე ქუთათელი, “პირისპირ”, გვ. 194. 
37	  იქვე, გვ. 198. 
38	  იქვე. 
39	  იქვე, გვ. 199.



179კადმოსი 15, 2023

მერაბ ღაღანიძე.  ალექსანდრე ქუთათელის “გვალვა”: რელიგია ...

კორნელი არ ეწინააღმდეგება ამ მოწოდებას, თუმცა მიიჩნევს, 
რომ ასეთი ჩანაფიქრის ხორცშესხმას განსაკუთრებული უნარი სჭირ-
დება:

გაბრიელის უკანასკნელი დღეები [...] მართლაც საინტერესო თემაა, 
მაგრამ იგი დიდად ნიჭიერ და ფართო გონების მქონე მწერალს მოი-
თხოვს40.

არაა გამორიცხული, რომ ალექსანდრე ქუთათელის რომანში 
– “პირისპირ” – პერსონაჟთა მიერ გამოთქმულმა სურვილმა რამდე-
ნადმე, თუნდაც შორეული გამოძახილი მაინც პოვა მწერლისავე
მოთხრობაში – “გვალვა”.

40	  იქვე. 




