
137კადმოსი 16, 2024

თამარ სუბელიანი
ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტი, საქართველო

tamar.subeliani.2@iliauni.edu.ge
DOI: 10.32859/kadmos/16/137-165

სიყვარული როგორც დესტრუქციული ძალა

საკვანძო სიტყვები: საკომუნიკაციო კოდი, ოთარ ჭილაძე, ჯონ აპ-
დაიკი 

სიყვარულის ყოვლისშემძლე, მაცოცხლებელ, ქმედით თვისებრი-
ობას მგოსნები მას შემდეგ ასხამენ ხოტბას, რაც მხატვრული ტექსტი 
გაჩნდა. რადგან ჩვენი კვლევის საგანი  მსოფლიო ლიტერატურის 
სხვადასხვა ძეგლში ასახული სიყვარულის დესტრუქციული ძალაა, 
საკითხს სხვა კუთხით ვუდგებით და  მხატვრული ნაწარმოებების ანა-
ლიზის მეშვეობით სიყვარულის ბუნების იმ ნაწილის შეცნობას ვცდი-
ლობთ, რომელიც ნაკლებად არის შესწავლილი. საილუსტრაციოდ 
შევარჩიეთ არგონავტების მითისა და ტრისტანისა და იზოლდას ლე-
გენდის თანამედროვე რეპრეზენტაციები, კერძოდ, ქართველი და ამე-
რიკელი მწერლების ორი რომანი: ჯონ აპდაიკის „ბრაზილია“ და ოთარ 
ჭილაძის „გზაზე ერთი კაცი მიდიოდა“. ხოლო კვლევის ჩასატარებლად 
მოვიხმეთ გერმანელი სოციოლოგის, ნიკლას ლუმანის (1927-1998) მო-
საზრება, რომლის მიხედვითაც, სოციალურ სისტემებს აყალიბებენ 
არა ინდივიდები, არამედ ადამიანური ურთიერთობები. ეს თეორია 
ჩამოყალიბებულია ნაშრომში „სიყვარული როგორც ვნება: ინტიმის 
კოდიფიცირება“, რომელიც პირველად 1982 წელს გამოქვეყნდა. ლუ-
მანის თანახმად, ადამიანებს შორის ურთიერთობების დამყარებასა 
და, შესაბამისად, სოციალური სისტემების ჩამოყალიბებაში მნიშვნე-
ლოვან როლს ასრულებს არა გულწრფელი მიმართებები ინდივიდებს 
შორის, არამედ საკომუნიკაციო კოდი. გამომდინარე იქიდან, რომ 
კომუნიკაცია შესაძლებელ ფორმებს შორის არჩევანის გაკეთებას გუ-
ლისხმობს, დაბრკოლებები იქმნება აღქმადობის მოტივაციისას (კერ-
ძოდ, შეიძლება არ არსებობდეს მოტივაცია გაკეთებული არჩევანის 

კადმოსი. ჰუმანიტარულ კვლევათა ჟურნალი  16.2024: 137-165 
განსახილველად მიღებულია: 21/12/2023
დასაბეჭდად მიღებულია: 4/11/2024
CC BY-NC 4.0



138

სტატია

გადასაცემად ან აღსაქმელად), საკომუნიკაციო მედიუმის ფუნქციას 
ხსენებული დაბრკოლებების დაძლევა და კომუნიკაციის წარმატებით 
დამყარება წარმოადგენს. ლუმანის თანახმად, „განზოგადებული სიმ-
ბოლური მედიუმი, რომელსაც უხდება ისეთი პრობლემების მოგვა-
რება, როგორიცაა არჩევისა და მოტივირების ერთობლიობა, წარმო-
ადგენს სემანტიკურ მატრიცას, რომელიც მჭიდროდ უკავშირდება 
რეალობას: სიმართლე, სიყვარული, ფული, ძალაუფლება და ა.შ.“  
(Luhmann 1998, 19). ხსენებული მედიუმებიდან მეცნიერი გამოარჩევს 
სიყვარულს, როგორც განზოგადებულ სიმბოლურ საკომუნიკაციო 
მედიუმს, და აღწერს, რა ფუნქციას ასრულებს ის ურთიერთობების 
განმტკიცებასა და სოციალური სისტემის ფორმირებაში. ლუმანი 
მიიჩნევს, რომ „სიყვარული, როგორც მედიუმი, არის არა გრძნობა, 
არამედ საკომუნიკაციო კოდი, რომლის წესებით თამაშისას ადამიანს 
შეუძლია გამოხატოს, ჩამოაყალიბოს და გააყალბოს გრძნობები, უა-
რყოს ისინი, მიაწეროს სხვას“ (Luhmann 1998, 20). ამ კონტექსტში სი-
ყვარული სცდება ემოციის გაგებას და წარმოადგენს კონსტრუქციას, 
რომელიც ინდივიდებს ურთიერთობების წარმართვაში ეხმარება. სი-
ყვარულის საკომუნიკაციო კოდის ჩარჩოში მოქცევით ლუმანი აქცე-
ნტს აკეთებს სიყვარულის როლზე სოციუმების ფორმირებაში.

სიყვარულის სემანტიკაში კოდიფიკაცია უფრო ადრეულ ეტაპზე 
იკიდებს ფეხს, ვიდრე სხვა საკომუნიკაციო მედიუმებში, რაც ბეჭ-
დური ტექსტის გაჩენასთან არის დაკავშირებული. ლუმანი თვლის, 
რომ უკვე მეჩვიდმეტე საუკუნეში ამ კოდის მფლობელი ხდება ჯერ 
ქალი, რადგან მას რომანები აქვს წაკითხული, მოგვიანებით კი – 
კაცი. „მგრძნობიარე მამაკაციც რომანის მსხვერპლად იქცა. სხვებსაც 
წაკითხული აქვთ იმ კლიშეებისა და ჟესტების შესახებ, რომლებიც 
მონუსხვის ხელოვნების ნაწილია“ (Luhmann 1998, 31). გერმანელი 
სოციოლოგი მიიჩნევს, რომ „ფორმა განსაზღვრავს იმას, თუ რისი 
კომუნიკაცია შეიძლება კოდის მეშვეობით“ (Luhmann 1998, 43). კოდის 
ფორმა ისტორიული ეპოქების მიხედვით იცვლება და, შესაბამისად, 
მისი მნიშვნელობა განიცდის ტრანსფორმაციას „იდეალიზაციიდან 
პარადოქსალიზაციამდე“ (Luhmann 1998, 43). თავიდან სიყვარულს 
ობიექტის იდეალური მახასიათებლებით ამართლებენ, მოგვიანებით 
ამისთვის საჭირო ხდება წარმოსახვის მოხმობა, ბოლოს კი ის ფაქტიც 
კმარა, რომ ადამიანი შეყვარებულია. იდეალიზაციის პირობებში სი-
ყვარული აღმატებული და ღვთაებრივია. პარადოქსალიზაციის შემ-
თხვევაში კოდის ცენტრალური კომპონენტი ხდება სექსუალურობა 
და სიყვარულს „აღარ მართავს ისეთი სოციალური ინსტიტუტები, 
როგორიცაა ოჯახი ან რელიგია“ (Luhmann 1998, 45). თვითმიკუთვნე-



139კადმოსი 16, 2024

თამარ სუბელიანი.  სიყვარული როგორც დესტრუქციული ძალა

ბის ეპოქაში პირველად წყვილდება სექსუალურობა და სიყვარული, 
რაც კოდში შესაბამისად აისახება. იდეალიზაციის შემთხვევაში, შეყ-
ვარებული ადამიანი ემორჩილება ჯანსაღ აზრს, შესაბამისად, ის ვნე-
ბასაც გონებით მართავს.  პარადოქსალიზაციისას მნიშვნელოვანია 
განსხვავების პოვნა ვნებასა და სიამოვნებას შორის. რომანტიზმში 
„სიყვარული თითქოს არსაიდან მოდის, მყარდება გადმოღებული მო-
დელებისა და ემოციების მეშვეობით“ (Luhmann 1998, 46) და შეიძლება 
ისიც გააცნობიეროს, რომ მისი მეორეული ბუნება მარცხისთვისაა 
განწირული. 

ლუმანის აზრით, უფრო გვიანდელ ხანებში არისტოკრატიული 
წარმომავლობა და მატერიალური კეთილდღეობა სიყვარულის არ-
სებითი წინაპირობაა: „მომდევნო პერიოდშიც მიიჩნევა, რომ კეთი-
ლშობილება, უფრო მეტად კი სიმდიდრე, სიყვარულის აუცილებელი 
წინამძღვარია და მათი არარსებობა შეიძლება ანაზღაურდეს, თუკი 
საერთოდ შეიძლება ასე მოხდეს, ღირსებით, თანაც მხოლოდ უდი-
დესი ძალისხმევის შედეგად, მაგრამ თითქმის არასდროს – ადამიანის 
უნიკალური ინდივიდუალური შტრიხებით“ (Luhmann 1998, 54-55). 
ამავდროულად, ის თვლის, რომ სიყვარულის სემანტიკური ფორმუ-
ლირებისას იკვეთება მახასიათებლები, რომლებიც ამ წინაპირობებს 
სცდება: „სემანტიკური ფორმულირების ფარგლებში ჩნდება ისეთი 
მახასიათებლები, რომლებიც ამ პირობების მიღმა დგას, კერძოდ, 
პარადოქსები, შეგნებულად გაყალბებული ილუზიები, ფორმულები, 
რომლებიც დიამეტრულად განსხვავებულად შეიძლება შეფასდეს – 
მოკლედ რომ ვთქვათ, სტრატეგიული ამბივალენტობები, რომლებიც 
ხელს უწყობს სოციალური წყობილების შეცვლას“ (Luhmann 1998, 54-
55). ამით მეცნიერი მიგვანიშნებს, რომ სიყვარულის აღქმაზე მკაცრი 
სოციალური სტრუქტურების ზეგავლენის მიუხედავად, სოციალურ 
მოლოდინებსა და ინდივიდუალურ გამოცდილებებს შორის კომპლექ-
სური ურთიერთკავშირია. 

ემილიო გონსალეს-დიასი, პუერტო რიკოს უნივერსიტეტის 
მკვლევარი, აღნიშნავს, რომ „პარადოქსის იდეა და მისი შლა არის 
ლუმანის მთავარი ნაშრომების მუდმივი ნაწილი“ (González-Díaz 2004). 
ამავე მეცნიერის აზრით, ლუმანი პარადოქსს ეპყრობა არა როგორც 
ანომალიას, არამედ „მისთვის პარადოქსი წარმოადგენს იმ პრობლე-
მას, რომელიც სისტემამ უნდა მოაგვაროს, იმისათვის რომ განაგრძოს 
აუტოპოესისი“ (González-Díaz 2004). ლუმანის თვალსაზრისით, იმ 
კულტურაში, რომელშიც რაციონალობას და ლოგიკას ეთაყვანებიან, 
პარადოქსული მოტივაცია  აღიქმება პათოლოგიური მოსაზრებების 
გათვალისწინებით. ამ აზრს იზიარებენ მეჩვიდმეტე საუკუნეში მოღ-



140

სტატია

ვაწე მოაზროვნეები (ყველანი, პასკალის გარდა) და სტენდალი, მე-19 
საუკუნის გამოჩენილი ფრანგი მწერალი: „ვნებიანი სიყვარულისთვის 
თავის მიცემა სიგიჟეა“ (Stendhal 1975, 225). პარადოქსული კომუნი-
კაცია არა მხოლოდ პიროვნებას ანგრევს, არამედ აქვს სოციალური 
სისტემის დესტრუქციის ძალაც. 

სოციალური სისტემის ფორმირების პროცესში სიყვარულის, რო-
გორც საკომუნიკაციო კოდის როლი სხვა სოციო-კულტურული ცვლი-
ლებების პარალელურად იზრდება. როგორც ლუმანი აღნიშნავს, 
„უკვე მეთვრამეტე საუკუნეში მაღალი სოციალური შრეების ოჯა-
ხებმა დაკარგეს „სახელმწიფოს ხელშემწყობის“ ფუნქცია. ქორწინების 
კონტროლის სოციალურ-სტრუქტურული მიზეზები აქედან გამომდი-
ნარე გაქრა, და რაღა შეუშლიდა ხელს საზოგადოებას რომ გარიგე-
ბით ქორწინებიდან სიყვარულით ქორწინებაზე გადართულიყო?“ 
(Luhmann 1998, 145). ამგვარად, ავტორი ხაზს უსვამს გარდამტეხ 
ცვლილებას სოციალურ ღირებულებებში, რამაც განაპირობა გარი-
გებით ქორწინებების რიცხვის შემცირება, და იქვე დასძენს: „ხალხი 
სიყვარულის სიმბოლური მედიუმის შექმნით სწორედ ამ სტრუქტუ-
რული ცვლილებისთვის მოემზადა, თანაც ამ ფაქტის გაცნობიერების 
გარეშე“ (Luhmann 1998, 146).

მეორე გერმანელი სოციოლოგი, ერიხ ფრომი (1900-1980) უფრო 
გვიანდელ პერიოდს განაკუთვნებს სიყვარულით ოჯახის შექმნის 
წესს: 

ვიქტორიანულ ხანაში, როგორც ბევრ ტრადიციულ კულტურაში, 
სიყვარული, როგორც წესი, არ წარმოადგენდა იმ სპონტანურ 
პირად გამოცდილებას, რასაც შეიძლებოდა ქორწინება მოჰყო-
ლოდა. პირიქით, ქორწინება შეთანხმებით ხდებოდა – მძახლების 
ოჯახებისა თუ მაჭანკლის მეშვეობით, ან ამგვარი შუამავლების 
გარეშე; გარიგებას საფუძვლად ედო სოციალური განზრახვები, 
სიყვარული კი უნდა გაჩენილიყო გარიგების ქორწინებით და-
გვირგვინების შემდგომ. (Fromm 1956, 2)

როგორც მოყვანილი ციტატიდან ჩანს, ვიქტორიანულ ეპოქაში 
ქორწინება მეტწილად სოციალური ხასიათის მქონე კონტრაქტად 
მიიჩნეოდა, და არა რომანტიკულ კავშირად, წყვილს შორის სასიყვა-
რულო გრძნობების გაჩენა კი ქორწინების შემდგომ იყო მოსალოდ-
ნელი.

სხვადასხვა კულტურაში გარიგებით ქორწინება მეოცე საუკუნის 
დადგომისთანავე არ შეწყვეტილა, რის ნიმუშადაც ჩვენ მიერ განხი-
ლული ჯონ აპდაიკის „ბრაზილია“ გამოდგება, პირველად 1994 წელს 
გამოქვეყნებული რომანი. თუმცა, ამ პერიოდში პროცესი დაძრულია 



141კადმოსი 16, 2024

თამარ სუბელიანი.  სიყვარული როგორც დესტრუქციული ძალა

და დასავლურ კულტურაში უკვე მეოცე საუკუნის დასაწყისიდან 
„არიან „რომანტიკული სიყვარულის“ ძიებაში, სიყვარულის პირადი 
გამოცდილების, რომელმაც ისინი ქორწინებამდე უნდა მიიყვანოს“ 
(Fromm 1956, 2). ამასთანავე, კლასიკურ ლიტერატურაში აღწერილია 
სოციალურ სისტემებზე სიყვარულის გავლენის მაგალითებიც; აქ ჩვენ 
ნიმუშად არგონავტების მითს მოვიყვანთ, რომელიც არაერთ ძველ-
ბერძნულ თუ თანამედროვე ნაწარმოებშია ადაპტირებული და სხვა-
დასხვა დარგის მკვლევრებისთვის დღემდე ამოუწურავ განძად რჩება. 
თვით სტენდალიც კი, რომელიც სიყვარულს ოთხ ტიპად ყოფს (ვნები-
ანი სიყვარული, გალანტური სიყვარული, ფიზიკური სიყვარული და 
ამაო სიყვარული) და ვნების შეცნობას ცდილობს („მიზნად დავისახე 
იმ ვნების შეცნობა, რომლის უტყუარი მანიფესტაციაც მუდამ მშვენი-
ერებით ხასიათდება“ (Stendhal 1975, 43)), დანანებით აღნიშნავს თავის 
ნაშრომში, რომ მედეას მაგალითი გამორჩა: „ვნებიანი სიყვარულის იმ 
მეტ-ნაკლებად არასრულყოფილ ესკიზებზე საუბრისას, რომლებიც 
წინაპრებმა დაგვიტოვეს, როგორც ვხვდები, „არგონავტიკიდან“ მე-
დეას სასიყვარულო ისტორიები გამომრჩა“ (Stendhal 1975, 242).

1994 წელს გამოქვეყნებულ რომანში „ბრაზილია“ ამერიკელი მწე-
რალი ჯონ აპდაიკი მთავარ პერსონაჟს ასე ახასიათებს: „მართლაც 
იზაბელს მხოლოდ ერთადერთი – სიყვარულის ნიჭი დაჰყოლოდა“ 
(აპდაიკი 2015, 227). აპდაიკის პერსონაჟები, იზაბელი და მისი ქმარი 
ტრისტაო  ერთმანეთზე შეყვარებული არიან, ისევე როგორც, მთა-
ვარი მოქმედი პირები ქართველი მწერლის ოთარ ჭილაძის რომანისა 
„გზაზე ერთი კაცი მიდიოდა“. იზაბელივით, მედეას არსებობასაც ერთი 
გამართლება აქვს – სიყვარული: „ახლა მთელი სიცოცხლის მანძილზე, 
სიყვარულის სარეცელზე ცხედარივით გაშოტილს, პირმოკუმულს 
უნდა ეყვირა: იმიტომ, რომ მიყვარდა, მიყვარდა და მიყვარდაო“ (ჭი-
ლაძე 1979, 165-166). თუმცა, ლუმანის თეორიაზე დაყრდნობით,  აქ 
სიყვარულს განვიხილავთ არა როგორც გრძნობას, არამედ საკომუ-
ნიკაციო კოდს და ძალას, რომელსაც შეუძლია სოციალურ სისტემაში 
მნიშვნელოვანი ცვლილებების გამოწვევა (კერძოდ კი, სოციალური 
წყობის ნგრევა). 

ჭილაძის მხატვრულ ნაწარმოებში სიყვარულს დესტრუქციულ 
ძალად მისი გაუთვალისწინებლობა აქცევს. მინოსი და აიეტი, ამ ნა-
წარმოების მნიშვნელოვანი პერსონაჟები, წინასწარ ვერ ჭვრეტენ 
მთავარ საფრთხეს, კერძოდ, იმ ფაქტს, რომ სოციალური სისტემის 
ფორმირებაში სიყვარულის კოდი ისეთივე როლს ასრულებს, როგორ-
საც სხვა საკომუნიკაციო მედიუმები: ძალაუფლება, ფული, სიმართლე 
და სხვ.



142

სტატია

მინოსს, კრეტის ხელისუფალს, ვანში აიეტის სამეფო კარის და-
მხობა და ამ გზით თავისი ძალაუფლების განმტკიცება სურს. მიზნის 
მისაღწევად, პერსონაჟებთან ურთიერთობისას სხვადასხვა საკომუ-
ნიკაციო კოდს მიმართავს. მინოსისგან განსხვავებით, აიეტი პასიურ 
მდგომარეობაშია. მას ტახტის შენარჩუნება სურს და ღალატის მოლო-
დინშია. ორივე მეფე სუსტი რგოლის ძიებაშია, თუმცა მათ სხვადასხვა 
მოტივი ამოძრავებთ. აიეტს სურს ამოიცნოს, ვინ გასცემს, რომ თავი 
დაიცვას. მინოსს კი ისინი სჭირდება, ვინც უპირატესობას მოუტანს. 
ვერც ერთი ვერ განჭვრეტს სიყვარულის დამანგრეველ ძალას. მედეა 
მინოსსაც გამორჩება მხედველობიდან და აიეტსაც. 

მინოსს გეგმა ოცდახუთი წლით ადრე აქვს შემუშავებული. ყველა 
ფაქტორი გაითვალისწინა, რომელიც მიზნის მიღწევაში ხელს შეუშ-
ლიდა (ყველაფერი სიყვარულის გარდა). გადაწყვიტა, ბერძნებსა 
და კოლხებს შორის შუღლის გასამწვავებლად იასონი გასწიროს. ეს 
ახალგაზრდა კაცი, გარდა იმისა, რომ მინოსისთვის მიზნის მიღწევის 
საშუალებაა (ოქროს საწმისი ვანელებს მან უნდა მოჰპაროს, რომ ბერ-
ძნებს უკან ადევნებული კოლხების ხომალდებზე თავდასასხმელად და 
აიეტის სამეფო კარის დასამხობად საბაბი მიეცეთ), თავად საფრთხეს 
წარმოადგენს დიდი მეფისთვის. იასონი იოლკოსის ყოფილი მეფის 
შვილია და ერთხელაც შეიძლება კუთვნილი ტახტის დაბრუნება გა-
ნიზრახოს, რაც მინოსის გეგმებში არ შედის. დიდი მეფის ჩანაფიქრის 
თანახმად, იასონი ვანელებს ცოცხალი ვერ უნდა გადაურჩეს (იასონის 
მკვლელობა ბერძნებისთვის ვანელებზე თავდასხმის საბაბად უნდა 
იქცეს). იასონთან ურთიერთობისას მინოსი იყენებს ორ საკომუნიკა-
ციო კოდს – ძალაუფლებას (მეფის ძალაუფლებას იასონი ვერსად გა-
ექცევა: უთუოდ გაემგზავრება ვანში და ვერძის ტყავს მოიპარავს) და 
სიმართლეს (მინოსი იასონს სამართლიანობის აღდგენისკენ მოუწო-
დებს, რამაც ახალგაზრდა კაცი გმირად უნდა აქციოს). მაგრამ მინოსი 
სიყვარულის ძალას არად აგდებს და შესაბამისად, ვერ ითვალისწი-
ნებს იმ გარემოებასაც, რომელიც იასონს მომავალი განსაცდელისგან 
დაიხსნის და სამშობლოში უვნებლად დააბრუნებს (რაც მინოსის გეგ-
მას ნაწილობრივ ჩაშლის).  

მას მედეა გამორჩა მხედველობიდან. მედეა! მინოსმა იცოდა, საკუ-
თარი ტყავის გადასარჩენად ყველაფერს რომ იკისრებდა იასონი, 
ყველა ყუნწში გაძვრებოდა, ყველა კუთხეს დასუნავდა მგელივით, 
მაგრამ არ იცოდა, დაავიწყდა, გამორჩა, შესაძლებელი რომ იყო 
ერთ-ერთ კუთხეში მედეა დახვედროდა, თოჯინა და მხსნელი. ერთი 
სულელი გოგო ყოველთვის გაერევა საქმეში და თავდაყირა შეატ-
რიალებს, რაც ბრძენს ოცდახუთი წლის განმავლობაში უფიქრია, 
აუწონია, გაუზომავს, აუწყია, გამოუთვლია, გამოუანგარიშებია. მე-



143კადმოსი 16, 2024

თამარ სუბელიანი.  სიყვარული როგორც დესტრუქციული ძალა

დეა ხომ იმიტომ არსებობს, ბრძენისაგან განწირული გადაარჩინოს, 
რადაც არ უნდა დაუჯდეს. (ჭილაძე 1979, 172) 

მედეას როლს, და შესაბამისად სიყვარულის ძალას, არა მხოლოდ 
მინოსი, ვერც აიეტი აფასებს სათანადოდ. კოლხეთის მეფე ყველგან 
მოღალატეებს ხედავს, შინაც კი. ფიქრობს, რომ მის ტახტს ძალაუფლე-
ბის სურვილით შეპყრობილი ვინმე თუ დაემუქრება. აიეტს აფრთხობს 
საბერძნეთში გადახვეწილი ოყაჯადო. ეშინია სიძისაც და შვილიშვი-
ლებისაც. წარმოუდგენია, როგორ შეიძლება შვილიშვილებმა გასწი-
რონ და მისი სამეფო კარი დაამხონ: „მაგრამ ასევე შეიძლებოდა დაე-
შინებინათ ისინი ანდა ისეთ რამეს დაჰპირებოდნენ, გადაებირებინათ 
ეს ოთხი ღლაპი პაპისა და ქვეყნის წინააღმდეგ“ (ჭილაძე 1979, 122). 

ამ შემთხვევაშიც ჭილაძის მხატვრული ნაწარმოები ლუმანის თე-
ორიასთან სიტყვასიტყვით მოდის თანხვედრაში. მეფის შვილიშვილე-
ბის დაშინება გამოუვა მას, ვინც აიეტზე მეტ ძალაუფლებას ფლობს. 
შეიძლება მათ მატერიალურ კეთილდღეობას ან მამის კუთვნილი ტა-
ხტის დაბრუნებას დაჰპირდნენ  (მეტი ფული, ძალაუფლება ან სამა-
რთლიანობის აღდგენა). მაგრამ აიეტის სამეფოს ანგრევს არა ფული 
თუ ძალაუფლება, არამედ სიყვარული. „მედეას სათვალავშიც არ აგ-
დებდა, რადგან გაუთხოვარ ქალს მშობლებზე  ძვირფასი არავინ არ 
უნდა ჰყოლოდა“ (ჭილაძე 1979, 122). აიეტს სჯერა, მედეა სიყვარუ-
ლით კი არ გათხოვდება, მას ოჯახი გამოუძებნის შესაფერის საქმ-
როს, ამიტომაც არ ეშინია, რომ ქალიშვილს მამის მოწინააღმდეგე ან 
სხვა სოციალური ფენის წარმომადგენელი შეუყვარდება. მეფეს თავის 
ვაჟზე, აფრასიონზეც კი მიაქვს ეჭვი, თუმცა ფიქრებში სწრაფადვე 
უბოდიშებს ამის გამო: „მაპატიე, შვილო, ტახტი ისეთი რამეა, ყურზე 
ყური უნდა გამოიბა და თვალზე თვალიო“ (ჭილაძე 1979, 123). 

აქ უნდა აღინიშნოს, რომ ინგლისურ თარგმანში გვხვდება სახე-
ლები აბსირტუსი და ქალკიოპე, ორიგინალ ტექსტში გამოყენებული 
აფრასიონის და ქარისას ნაცვლად, რაც განპირობებული უნდა იყოს 
იმით, რომ ეს სახელები ინგლისურენოვანი მკითხველისთვის ნაცნო-
ბია.

რატომ მიაქვს ეჭვი მეფეს ერთ შვილზე და არა მეორეზე? აიეტი 
უშვებს, რომ აფრასიონს შეიძლება მუდმივად მემკვიდრედ ყოფნა 
არ მოუნდეს და მამის ტახტის დაკავება მოესურვოს. მედეა მსგავს 
პრეტენზიას ვერ გამოთქვამს, ის თან ქალია და თან უმცროსი, მის 
მეფობას მხარს არავინ დაუჭერს. ქარისას (ქალკიოპეს) გამეფება შე-
საძლებლად მიიჩნევა არა ჭილაძის, არამედ კრისტა ვოლფის ნაწა-
რმოებში: „ჩვენი წრის ქალებში ასეთი იდეაც კი გაჩნდა, ქალკიოპე 
დაესვათ მეფედ, რადგან გადმოცემით ვიცოდით, რომ უწინდელ 



144

სტატია

კოლხეთში ქალებიც მეფობდნენ“ (ვოლფი 2004, 64). ვოლფთან კოლხ 
ქალებს სოციუმში უფრო დიდი ძალა აქვთ: „ერთი შეხედვით, ცოტა არ 
იყოს გადაჭარბებულად მოგვეჩვენა კოლხთა მოკრძალებული დამო-
კიდებულება ქალებისადმი, თითქოს მათ აზრზე და ხმაზე ბევრი რამ 
ყოფილიყო დამოკიდებული“ (ვოლფი 2004, 37). და იქვე დასძენს, „ამ 
ქალების შესაძლებლობებს სერიოზულად არც მივიჩნევდით და სწო-
რედ ეს იყო ჩვენი დიდი შეცდომაც“ (ვოლფი 2004, 66). ჭილაძის რომა-
ნში აიეტი არც მედეასგან და არც ქარისასგან არ ელის ხიფათს, მაშინ 
როდესაც ქალიშვილის ქმრისა და ვაჟიშვილებისგან განსაცდელს მო-
ელის. მინოსის გეგმა აიეტსაც არ რჩება შეუმჩნეველი: 

ფრიქსე პირველი ტალღა იყო, მისი ვაჟები კი – მეორე, მეორეს 
მესამე მოჰყვა მოღიმარი უცხოელის სახით, ხოლო მესამეს, რა 
თქმა უნდა, მეოთხეც უნდა მოჰყოლოდა, რადგან ასე მოითხოვდა 
ბუნებისგან დადგენილი წესი და რიგი. სწორედ ამ მეოთხე ტა-
ლღის ამოცნობას ცდილობდა ახლა აიეტი, მეოთხე უფრო ძლი-
ერი უნდა ყოფილიყო, უფრო თამამიცა და ხმაურიანიც. (ჭილაძე 
1979, 162)

აიეტი არა მხოლოდ წინასწარ ვერ ხვდება სიყვარულის ძალას, 
არამედ მედეას ღალატის შემდეგაც უჭირს ამ ფაქტის დაჯერება.  

თუმცა გულის სიღრმეში რომ იხედებოდა, აღარავინ აინტერე-
სებდა მედეას გარდა. მედეას გვერდით ყველანი პატარები და 
უფერულები ჩანდნენ. ასე თუ ისე, ყველას რაღაც გამართლება 
ჰქონდა, მედეას კი არა, მედეას უმიზეზოდ ეღალატა მამისთვის 
და ყველაზე მეტად ეს აკვირვებდა აიეტს. იმდენად მოულოდ-
ნელი იყო მისთვის მედეას ღალატი, არც კი ცდილობდა რაიმე 
ახსნა-განმარტება მოეძებნა ამ ღალატისთვის. (ჭილაძე 1979, 167)

სამაგიეროდ, იასონი უმალ ცნობს სიყვარულის ძალას. შეიძლება 
ითქვას, რომ ისიც ისე იყენებს მედეას სიყვარულს, როგორც მინოსი 
— ტყუილს სიმართლის სახელით.  იასონმა იცის, რომ მინოსიც გასწი-
რავს და აიეტიც, ამიტომ სხვა მხსნელი სჭირდება. 

ხომ შეიძლებოდა მედეას მოსწონებოდა და შეჰყვარებოდა კი-
დეც იგი. […]   რასაკვირველია, ახლა ამ გაუკვალავ ბურუსში 
სისულელეც იყო მედეას სიყვარულის იმედით საოცნებო კოშკე-
ბის აგება, მაგრამ იასონმა ვერაფრით ვეღარ მოიშორა მედეაზე 
ფიქრი, გული ეუბნებოდა, რაღაცის გამოდნობა შეიძლებოდა ამ 
ფიქრიდან. […] მედეას კი რა სჯიდა, რატომ უნდა გამოედო თავი 
ამ უცხოელისათვის, სულ ერთხელ რომ ჰყავდა ნანახი და ისიც 
საკითხავია, მართლა ნახა თუ არა. როგორც იასონს ახსოვს, მე-
დეას თავიც არ აუწევია, არც კი გამოუხედავს მისკენ, იჯდა და 



145კადმოსი 16, 2024

თამარ სუბელიანი.  სიყვარული როგორც დესტრუქციული ძალა

საკუთარ ხელებს დასცქეროდა. ქალი კი მხოლოდ მაშინაა სანდო, 
როცა უყვარხარ. ასე რომ, იასონს ჯერ თავი უნდა შეეყვარებინა 
მედეასთვის და მერე ეთხოვა შემწეობა. (ჭილაძე 1979, 116)

სხვა მწერლებიც სარწმუნოდ თვლიან იმას, რომ მედეას საქცი-
ელს მოტივად სიყვარული უდევს: „მაშინ ხომ არც ჩემი ქალბატონი 
— იასონის ტრფობით მონუსხული მედეა მიაშურებდა იოლკოსის ცი-
ხესიმაგრეს“ (ევრიპიდე 2013, 9); „ვგრძნობ, რასაც ვცოდავ, უმეცრება 
კი არ მაცდუნებს, არამედ ტრფობა, თავს დაიხსნი ჩემი წყალობით, 
ოღონდ პირობა აღასრულე“ (ოვიდიუსი 2013, 157); „არ ძალუძს მოთო-
კვა რისხვის არც სიყვარულსა. ახლა ერთმანეთს გადაეწნა ტრფობის 
და რისხვის საგანი“ (სენეკა 1989, 37); „თუ როგორ წამოიღო იასონმა 
მედეას სიყვარულის წყალობით საწმისი [კოლხეთიდან] იოლკოსში“ 
(როდოსელი 2013, 122). 

ლუმანის თეორიის თანახმად, სიყვარულის ძალის ასამოქმედებ-
ლად აუცილებელი არაა, წყვილს ერთმანეთი უყვარდეს, არამედ სა-
ჭიროა მხოლოდ შეყვარებულებივით ქცევა და სიყვარულის საკომუ-
ნიკაციო კოდის გამოყენება: სიყვარული „ქცევის მოდელია, რომლის 
გათამაშება შეიძლება“ (Luhmann 1998, 20). შესაბამისად, იასონს უყ-
ვარს თუ არა მედეა, ამას ჩვენთვის მნიშვნელობა არ აქვს, რადგან 
ქალთან ის შეყვარებულივით იქცევა, მათი ურთიერთობა კი სოცია-
ლურ სისტემაში დიდ ცვლილებებს იწვევს. მედეას სიყვარული დესტ-
რუქციულ ძალად იქცევა და აიეტის სამეფოს ამხობს. ჭილაძე მედეას 
ბერძნულ ყოფაზე არაფერს მოგვითხრობს და ქართველი რომანისტის 
ნაწარმოების მიხედვით ვერ ვიმსჯელებთ, პირადად ქალისთვის სი-
ყვარული გახდა თუ არა დამანგრეველი ძალა. თუმცა მწერალს მედეას 
უბედურება ნაწილობრივ მაინც გათქმული აქვს: „მისი მარადიული 
ცრემლი პირველ ლაქას აჩენდა ახლა სიქალწულის სასთუმალზე“ (ჭი-
ლაძე 1979, 126). სიზმრის ნახვის შემდეგ მედეაც ხვდება, რომ იასონი 
ოქროს საწმისის ხელში ჩასაგდებად იყენებს: „ჩემია ვერძის ტყავიო? 
– ჰკითხა უცხოელმა აიეტს. „აკი ქალის სათხოვნელად მოვედიო?“ –
შეუბრუნა კითხვა აიეტმა“ (ჭილაძე 1979, 124).

მედეამდე ღალატის რგოლში მისი უფროსი და, ქარისა ერთვება. 
მხატვრულ ტექსტში ლუმანის თეორიის სისწორის საილუსტრაციოდ 
ქარისას და მისი ქმრის, ფრიქსეს მაგალითიც გამოდგება. რომანში 
ხშირად ეჭვქვეშ დგება ქარისას გრძნობების სიწრფელე ქმრისადმი: 

ის [ქარისა] იმ ყაიდის ქალებს ეკუთვნოდა, წინასწარვე რომ გა-
დასწყვეტენ, ვის შეაყვარონ თავი, ერთ დღეს რომ დაიჯერებენ 
შეყვარებულნი ვართო და უყოყმანოდ, უდრტვინველად იბლა-
ნდებიან წარმოდგენილი სიყვარულის ბადეში. ეს რწმენა, ხანდა-
ხან მთელი სიცოცხლის მანძილზე, ნამდვილი სიყვარულის მაგი-
ვრობას უწევთ. (ჭილაძე 1979, 35)



146

სტატია

ქარისა შეყვარებული ადამიანის შესაფერისად იქცევა – შესაბა-
მისად ვადგენთ, რომ ეს ქალი იცნობს სიყვარულის კოდს და წესების 
თანახმად მოქმედებს. რაც შეეხება მედეას, ჭილაძე ხაზს უსვამს, 
რომ ის განცალკევებით იზრდებოდა მამიდასთან, ასეთ წესებს არ 
იცნობდა და სიყვარულის არაფერი გაეგებოდა, თუმცა იქვე დასძენს, 
რომ ყმაწვილქალს ერთი სასიყვარულო ლექსი მოესმინა სხვებისგან. 
„არაფერი იცოდა, გარდა იმ სულელური ლექსისა, მისი მხევლები რომ 
მღეროდნენ დარიაჩანგის ბაღში“ (ჭილაძე 1979, 44). აქაც ჩანს, რომ 
სიყვარული კოდიფიცირებულია და ქალები მას ერთმანეთს ზეპირსი-
ტყვიერად გადასცემენ, ლექსების თუ სიმღერების მეშვეობით. მართა-
ლია, ფრიქსე სამეფო კარზე აიეტმა მიიღო და შეიფარა, მაგრამ უცხო-
მიწელმა ადგილი კოლხეთის სოციალურ სისტემაში სწორედ ქარისას 
ქმრობით გაიმყარა. ფრიქსე აიეტს თავს მეფის შვილად წარუდგენს, 
მაგრამ სინამდვილეში ღარიბთა ფენას განეკუთვნება – რომ არა ბერ-
ძენთა მეფის მიერ მოფიქრებული ტყუილი, აიეტი უცხოტომელს (მდა-
ბიო წარმომავლობის მქონეს) თავის ქალიშვილს ცოლად არ გაატა-
ნდა. ფრიქსეს სოციალური სტატუსი კოლხეთში ჩამოსვლით იცვლება 
და ქარისასთან ქორწინებით მყარდება, თუმცა ეს შედეგი მეტწილად 
ტყუილის თქმამ გამოიღო და ვერ ჩაითვლება, რომ აიეტმა თუ ქარისამ 
თავისი ნებით დაუშვეს ცვლილება სოციალურ წყობაში. ფრიქსესაც 
და იასონსაც ცოლების სიყვარული სჭირდებათ: იასონს – საკუთარი 
ტყავის გადასარჩენად, ფრიქსეს – შიშის გამო, ტყუილის დასაფარად. 
აქედან გამომდინარე, მათთვის ამ ქალებთან ურთიერთობისას ხელ-
საყრელია სიყვარულის საკომუნიკაციო კოდის გამოყენება. 

ფრიქსეს მსგავსად, საზოგადოების მაღალ ფენაში თავის დამ-
კვიდრებას მიელტვის აპდაიკის რომანის პერსონაჟი, მეძავის შვილი, 
ქურდბაცაცა ტრისტაო. ფრიქსეს თავდაპირველი მიზანი საკუთარი 
თავისა და ოჯახის წევრების შიმშილისგან ხსნაა,  მისგან განსხვავე-
ბით ტრისტაოს კარგად აქვს გაცნობიერებული, რომ სურს მდიდართა 
ფენას მიეკუთვნებოდეს. ისიც და მისი ოჯახიც დამშეულია, თუმცა ში-
მშილის გრძნობის დათრგუნვის გარდა, ვაჟს სოციალური სტატუსის 
ამაღლებაც სურს. ტრისტაოს იზაბელი პირველი დანახვისთანავე 
ამ მიზნის მიღწევის საშუალებად ესახება. გარდა ამისა, ფრიქსე და 
ტრისტაო ერთმანეთისგან განსხვავდებიან მიზნის მიღწევის საშუა-
ლებითაც – ტრისტაო მიზნის მისაღწევად თავიდანვე იყენებს იზაბე-
ლის სიყვარულს, ხოლო ფრიქსე ჯერ ტყუილს მიმართავს და მხოლოდ 
შემდეგ – სიყვარულის კოდს. 

ბოლო დროს ტრისტაო უკვე ხშირად ფიქრობდა, ჩემი ხნის კაცს 
ქურდბაცაცობა აღარ შეეფერებაო და ძალიან უნდოდა როგორმე 



147კადმოსი 16, 2024

თამარ სუბელიანი.  სიყვარული როგორც დესტრუქციული ძალა

შეედგა ფეხი რეკლამის, ტელევიზიის, თვითმფრინავების სამყა-
როსკენ ამავალ კიბეზე. და აი, სწორედ ახლა, ამ ფერმკრთალი 
გოგოს დანახვაზე, მფარველმა სულებმა თითქოს ჩასჩურჩულეს, 
ბოლოს და ბოლოს ნანატრი გზაც გამოგიჩნდაო. (აპდაიკი 2015, 
13-14)

იმ მდიდრულ სამყაროში, რომელსაც იზაბელი ეკუთვნის, 
ტრისტაო მიუღებელია. მას ეჭვის თვალით უმზერენ სახლის იაპო-
ნელი მეთვალყურეცა და იზაბელის მოახლეც. მიზეზი არა მხოლოდ 
ტრისტაოს კანის ფერშია, არამედ მის სიღარიბეშიც. მართალია, აპდა-
იკი წერს, რომ „ბრაზილიელი მხოლოდ საზარელ ზანგურ სიდუხჭირეს 
ემიჯნება“ (აპდაიკი 2015, 342-343), მაგრამ რასიზმი 1960-ანი წლების 
ბრაზილიაში აქტუალური პრობლემაა, რასაც ქვემოთ განვიხილავთ. 
„მათი ისტორია მიმდინარეობს ჩაგვრისა და ბრაზილიის ეკონომიკური 
გარდაქმნის პარალელურად, სამხედრო დიქტატურის (1964-85) და 
მის შემდგომ პერიოდში, და გვთავაზობს ტრანსფორმაციაში მყოფი 
საზოგადოების პანორამულ ხედს“ (Ginway 2013). ამ ეპოქაში ბრაზი-
ლიურ საზოგადოებაში უფრო მრავალმხრივი ცვლილებები ხდება, 
ვიდრე ჭილაძის მიერ აღწერილ ვანურ სოციუმში. ჭილაძის რომანში 
აღწერილია ერთი სამეფო დინასტიის დამხობა, ნაწილობრივ და არა-
სრულად არის წარმოჩენილი ქალთა როლი სოციალურ ცხოვრებაში, 
მაშინ როდესაც აპდაიკს თავის რომანში ასახული აქვს ბრაზილიურ 
საზოგადოებაში მომხდარი სხვადასხვა სახის ცვლილებები: სოცია-
ლური, რასობრივი და გენდერული როლების გადანაცვლებები. 

ტრისტაოს და იზაბელის რომანს და ქორწინებას ეწინააღმდეგე-
ბიან ქალის მამაცა და ბიძაც. მათ სხვაგვარად ესახებათ ახალგაზრდა 
ქალის მომავალი.

ჰო, მაგრამ მე მდიდარი არა ვარ, – რაღაც ახლებური გაღიზია-
ნება თუ უკმაყოფილება გამოერია ხმაში იზაბელს. – ბიძაჩემია 
მდიდარი, მამაჩემიც. ის ქალაქ ბრაზილიაში ცხოვრობს, მაგრამ 
მე საკუთარი არაფერი გამაჩნია – ნებიერ მონასავით მინახავენ, 
სამონასტრო სკოლის დამთავრების მერე ვინმე ისეთ ბიჭს რომ 
გამაყოლონ, რომელიც ბოლოს მათნაირივე კაცი დადგება, გაწ-
კეპილი, თავაზიანი და გულგრილი. (აპდაიკი 2015, 27)

იზაბელის ადგილს მაღალ საზოგადოებრივ ფენაში განაპირობებს 
არა პირადად მისი, არამედ მამისა და ბიძის სიმდიდრე. მომავალში 
ქალის სოციალური სტატუსი უნდა გაამყაროს ქმრის მატერიალურმა 
კეთილდღეობამ და საზოგადოებრივმა მდგომარეობამ. თუმცა, იზა-
ბელი თავის ნებას იჩენს და სწორედ მისი არჩევანი განაპირობებს 
მცირე ცვლილებებს სოციალურ სისტემაში. აქ აუცილებლად უნდა 



148

სტატია

აღვნიშნოთ, რომ მედეას სიყვარული (და, შესაბამისად, მისი არჩე-
ვანი) ამხობს აიეტის სამეფოს, იზაბელის სიყვარული კი, მხოლოდ 
მისი და ტრისტაოს სოციალური სტატუსის ცვლილების მიზეზი ხდება. 

იზაბელს შეეძლო, გაჰყოლოდა ბიძისა და მამის მიერ დასახულ 
გეგმას, მისთხოვებოდა ვინმე მათნაირს და, შესაბამისად, არ მოე-
ხდინა სოციალურ სისტემაში ცვლილება; ან არჩევანი ტრისტაოზე 
გაეკეთებინა. იზაბელის გადაწყვეტილებას ორგვარი შედეგი შეიძლე-
ბოდა მოჰყოლოდა, რადგან ამ ქორწინებით რომელიმე შეყვარებუ-
ლის სოციალური სტატუსი შეიცვლებოდა. ტრისტაოს საზოგადოებ-
რივი მდგომარეობის გაუმჯობესება სურს; ქალის ოჯახი თავიდანვე 
თანახმა რომ ყოფილიყო მათი შეუღლების, ასე მოხდებოდა კიდეც. 
მაგრამ ოჯახის წინააღმდეგობას მოსდევს იზაბელის სახლიდან წა-
სვლა და მისი ცხოვრებისეული პირობების გაუარესება. სიყვარული 
რომ არა, იზაბელს არ ექნებოდა მიზეზი დასთანხმებოდა უარეს პი-
რობებში ყოფას (გარდა სიყვარულისა,  სოციალური მდგომარეობის 
დათმობის მოტივი შეიძლებოდა გამხდარიყო რელიგია, მსოფლმხედ-
ველობა, და ა.შ.). 

სოციალურ სისტემაში ცვლილებების გამოწვევის ძალა აქვს მედე-
ასაც. ის მეფის ასულია, შესაბამისად, ვანში უმაღლეს სოციალურ ფე-
ნას განეკუთვნება, მაგრამ იზაბელივით, მასაც საკუთრივ არ გააჩნია 
სიმდიდრე. მედეას არჩევანი უფრო დიდ სოციალურ რყევას იწვევს. ის 
არათუ საკუთარ სოციალურ სტატუსს ცვლის, როცა იასონს მიჰყვება 
უცხო სამეფოში, არამედ აიეტის ტახტიდან ჩამოგდებასაც უწყობს 
ხელს.  

სალამაოს და დონაშიანუს დამოკიდებულება ტრისტაოს და იზა-
ბელის კავშირისადმი, განპირობებულია სოციალური სტრუქტურის 
დესტრუქციის შიშით. ძია დონაშიანუ სოციალური კლასიციზმის მო-
მხრეა. თავად აცხადებს, რომ დამანგრეველ ძალად დაბალი სოცია-
ლური ფენა ესახება: „ბევრის ხელებით ყველაფერი დაინგრეოდა“ (აპ-
დაიკი 2015, 40). 

იზაბელის ბიძა გარკვეულწილად მართალია, რადგან სოცია-
ლური კლასების წევრებს შორის დამყარებული შერეული კავშირები 
მისი სამყაროს გადატრიალებას გამოიწვევს. განსხვავებით აიეტის-
გან, იზაბელის ოჯახის წევრებისთვის სიყვარული წარმოუდგენელი 
და გაუთვალისწინებელი გრძნობა არ არის, მათ არც აკვირვებთ, რომ 
გოგონა სოციალურად შეუფერებელი ახალგაზრდა კაცითაა გატაცე-
ბული. მსგავსი  თავგადასავალი ორივე კაცს გადახდენია თავს: სალა-
მაო ახალგაზრდობაში ერთ შავკანიან მეძავს შეიყვარებს (როგორც 
მოგვიანებით ირკვევა, ტრისტაოს დედას), რომელიც მისგან ვაჟს 



149კადმოსი 16, 2024

თამარ სუბელიანი.  სიყვარული როგორც დესტრუქციული ძალა

შობს. მაგრამ სალამაო უარს იტყვის მეძავთან კავშირზე და ცოლად 
იზაბელის დედას შეირთავს, წარჩინებული ოჯახის ქალიშვილს. ძია 
დონაშიანუც იმ ქალს შეირთავს ცოლად, ვისთან კავშირიც მისთვის 
ხელსაყრელია: „ბიცოლა ლუნა სალვადორის ყველაზე მაღალი წრის 
იშვიათ ოჯახთა ნაშიერი გახლდათ“ (აპდაიკი 2015, 39). დონაშიანუ, 
რომლის სოციალური მდგომარეობა მყარდება ლუნაზე ქორწინებით, 
ჯერ იზაბელის დედაზეა შეყვარებული (რომელიც უკვე მისი ძმის ცო-
ლია), შემდეგ — თავის მოახლე მარიაზე. სიბერეში დონაშიანუ იქორ-
წინებს კიდეც მარიაზე, მაგრამ ქალი მალე მიატოვებს. დონაშიანუს 
რასისტული შეხედულებები არ აქვს: „ფერზე არ გელაპარაკები. […] 
მაგრამ კაცი საკუთარ თავს ჰაერისგან ვერ შექმნის, საამისოდ თუ-
ნდაც რაღაც მასალა მაინც სჭირდება“ (აპდაიკი 2015, 40). მისთვის ბე-
ვრი რამ მისაღები ჩანს: ახალგაზრდების დემონსტრაციებში ჩართვის, 
მემარცხენე ზღაპრებით გატაცების, „დონკიხოტური გამოხტომების“ 
წინააღმდეგი არაა, მთავრობის შეცვლაზეც კი თანახმაა, ოღონდ სო-
ციალური წყობა არ შეიცვალოს. დონაშიანუ ფემინისტიც კი არის: 

შეგიძლია, შენც აირჩიო შენი საქმე – იურისტი გახდე, ექიმი ანდა 
სახელისუფლო სტრუქტურებში იშოვო სამსახური. დღეს ბრა-
ზილიაში ქალებისთვის უკვე არსებობს ამის შესაძლებლობები, 
მართალია საზოგადოება კი ბუზღუნებს, მაგრამ მაინც. ქალები 
ჯერ კიდევ უნდა ეომონ ჩვენი წინაპრების შეხედულებებს იმის 
თაობაზე, ქალი მხოლოდ სამკაული და გამრავლების საშუალე-
ბააო. (აპდაიკი 2015, 43) 

იზაბელის ძია სქესთა შორის თანასწორობის მომხრეა, მაგრამ 
ვერ ითვალისწინებს ერთ გარემოებას – ქალების გაძლიერებას შეი-
ძლება იმ სოციალური სისტემის ნგრევა მოჰყვეს, რომელსაც თავად 
ასე უფრთხილდება: სოციალურად ძლიერი ქალი აღარ იქნება დამო-
კიდებული ქმარსა თუ ოჯახზე და თავად გადაწყვეტს, ვის მისთხო-
ვდეს. ოჯახის წინააღმდეგობას იზაბელი შეიძლებოდა შეეშინებინა 
და ვერ გაებედა თავისი უზრუნველი ცხოვრების დათმობა. მაგრამ თუ 
ეს ახალგაზრდა ქალი მატერიალურად დამოუკიდებელი იქნებოდა, 
წყვილს ნაკლები დაბრკოლება შეექმნებოდა და ქორწინების შემდეგ 
ტრისტაოს მდგომარეობა საგრძნობლად გაუმჯობესდებოდა. რაც, რა 
თქმა უნდა, სოციალურ სისტემაში ცვლილებას მაინც გამოიწვევდა. 

ლუმანის თეორიის კუთხით აპდაიკის რომანი მნიშვნელოვანია, 
რადგან აქ მოქმედება ხდება მეოცე საუკუნის სამოციან წლებში, როცა 
საზოგადოებაში ანტირასისტული და ფემინისტური შეხედულებები 
იკიდებს ფეხს (ფერშეცვლილი იზაბელი ცივილიზებულ სამყაროში სო-
ციუმისთვის მისაღებია, რადგან მდიდარია. ქალის გარემოცვისთვის 



150

სტატია

ტრისტაო განა მხოლოდ ფერის გამო იყო მიუღებელი, არამედ სიღა-
რიბის. ამაზონის ჯუნგლებში კი, იქ სადაც ახალ ღირებულებებს არ 
შეუღწევია, ტრისტაო სწორედ კანის ფერის გამოა დაჩაგრული და 
დამონებული), სიყვარულით ქორწინება კი მაინც მიუღებელია (ლუ-
მანის თეორიის მიხედვით სიყვარულით ქორწინება მე-17 საუკუნეში 
ჩნდება). ის დაუშვებლად მიაჩნიათ არა მხოლოდ მდიდრებს, არამედ 
ღარიბებსაც. ტრისტაოს ოჯახის წევრები აფრთხილებენ, რომ ეს ქალი 
მას უბედურებას მოუტანს. მოგვიანებით ტრისტაო აცნობიერებს იზა-
ბელის მიერ საზოგადოებრივი მდგომარეობის დაკარგვის სიმძიმეს.

ძია დონაშიანუსავით ბევრ სხვა პერსონაჟს ლიბერალად მოაქვს 
თავი. იზაბელმა კარგად უწყის, რა განსხვავებაა მასა და იმათ შო-
რის, ვინც თვალთმაქცობს, დემოკრატი ვარო – მეგობარ გოგოს ასე 
ახასიათებს: „ერთი ჩვეულებრივი ბურჟუა გოგოა; ენა, იცოცხლე, წაგ-
დებული აქვს, მაგრამ ცხოვრებისთვის სითამამე არ ჰყოფნის“ (აპდა-
იკი 2015, 57). ის, რასაც იზაბელი სითამამეს არქმევს, საზოგადოების 
რასებად და სოციალურ ფენებად დაყოფის მიუღებლობაა. ეს სითა-
მამე აკლიათ იზაბელის უნივერსიტეტის მეგობრებსაც, რომლებიც მა-
რთალია რასიზმის აღმოფხვრაზე ლაპარაკობენ, მაგრამ აძრწუნებთ 
შავკანიანი ტრისტაოს დანახვა. იზაბელი ფუფუნებაში ცხოვრებაზე 
ამბობს უარს და შამანის დახმარებით კანის ფერსაც იცვლის — თე-
თრკანიანი იზაბელი შავკანიანი ხდება, ტრისტაო კი – თეთრკანიანი. 
ამგვარი მეტამორფოზი კიდევ უფრო რთულს ხდის იზაბელის ყოვე-
ლდღიურ ყოფას, რადგან ელიტარული ფენის თეთრკანიანი ქალი და-
ბალი სოციალური ფენის შავკანიან ქალად გადაიქცევა. გარდასახვა 
ტრისტაოს მდგომარეობასაც ცვლის: თეთრკანიანი კაცი არა მხოლოდ 
ინდიელებისთვის აღარაა მონა, არამედ იზაბელის მამისთვისაც მისა-
ღები ხდება. რაც კიდევ ერთხელ ადასტურებს იმას, რომ ბრაზილიის 
კონსტიტუციისა და პერსონაჟების მიერ სიტყვით გაცხადებული 
ანტირასისტული შეხედულებების მიუხედავად, კანის ფერი მაინც და-
მაბრკოლებელს ხდის სოციალურ კიბეზე ასვლას. 

ფლორიდის უნივერსიტეტის პროფესორი ელიზაბეთ გინვეი იკ-
ვლევს ბრაზილიურ კულტურას თანამედროვე ანგლო-საქსურ ლიტე-
რატურაში. მისი ნაშრომი, თავის მხრივ, ეყრდნობა ჯონ რაიდერის 
კვლევას „კოლონიალიზმი და სამეცნიერო ფანტასტიკის გამოჩენა“. 
რაიდერის თანახმად, კოლონიალიზმის ეპოქის სამეცნიერო ფანტა-
სტიკისთვის დამახასიათებელია რამდენიმე სახის ნარატივი. 

სახიფათო მოგზაურობის შემდეგ, რომელსაც მოჰყვება განცალ-
კევებული ადგილის აღმოჩენა, მკვლევრები ხშირად პოულობენ 
ეგზოტიკურად ლამაზ ქალს, როგორც წესი, მეფის ასულს, რო-



151კადმოსი 16, 2024

თამარ სუბელიანი.  სიყვარული როგორც დესტრუქციული ძალა

მელიც დატყვევებული ჰყავს რელიგიურ ლიდერს ან შამანს, რო-
მელიც თავის მხრივ იცავს კულტურის საგანძურს. [...] ბოლოს 
„მშვიდობა“ მოაქვს მკვლევრების მიერ ადგილობრივებზე გამარ-
ჯვებას, რასაც შედეგად მოსდევს მეფის ასულის „გამოხსნა“ მისი 
ახალი დასავლელი საყვარლის მიერ. (Ginway 2013)

მიუხედავად იმისა, რომ აპდაიკი არ ქმნის სამეცნიერო ფანტასტი-
კას, გინვეი „ბრაზილიას“ ამ პარადიგმის ფარგლებში განიხილავს. აპ-
დაიკი არღვევს რაიდერის პარადიგმის ნორმებს და ცვლის როლებს: 

ის [იზაბელი] ახერხებს კავშირი დაამყაროს მეზობელ ტომთან, 
იმისთვის რომ მიიღოს მონაწილეობა რიტუალში, რომელიც მას 
საშუალებას მისცემს იქცეს შავკანიანად, მაშინ როცა მისი ქმარი 
თეთრკანიანი გახდება, და შესაბამისად კაცის თავისუფლება 
უზრუნველყოფილი იქნება. გამოხსნა გულისხმობს შამანის მიერ 
ჯადოთი დატყვევებული მეფის ასულის პარადიგმულ გათავი-
სუფლებას, თუმცა აქ როლები შეცვლილია რასისა და გენდერის 
თვალსაზრისით, გამომდინარე იქიდან, რომ იზაბელი სწირავს 
თავის კულტურულ სტატუსს ტრისტაოს გადასარჩენად. (Ginway 
2013)

კანის ფერის გაცვლა კიდევ ერთ რამეს ხდის თვალსაჩინოს: ქა-
ლის როლი ბრაზილიურ საზოგადოებაში სუსტია. იზაბელს, როგორც 
თეთრკანიან ქალს, არ შეეძლო ტრისტაოს სოციალური სტატუსის შე-
ცვლა ოჯახის თანადგომის გარეშე, როცა ვაჟი შავკანიანი იყო, აი, 
თეთრკანიან მამაკაცს კი შავკანიანი შეყვარებულის საზოგადოებ-
რივი მდგომარეობის გაუმჯობესება გამოსდის. „ის გახდება ერთა-
დერთი თეთრკანიანი მამრი, რომელიც თავის სიმაღლემდე აიყვანს 
შავკანიან სატრფოს“ (აპდაიკი 2015, 298). იზაბელს, იმისთვის რომ 
„თავის სიმაღლემდე აეყვანა“ ტრისტაო, დასჭირდა დაეთმო ოჯახი, 
უწინდელი უზრუნველი ცხოვრება და კანის ფერი, როცა ტრისტაო-
სთვის თეთრი კანის ფერი კმარა იზაბელის საზოგადოებრივ ცხოვრე-
ბაში დამკვიდრების ხელშესაწყობად. იზაბელის და ტრისტაოს სოცი-
ალური მდგომარეობა მუდმივად ცვალებადია. მნიშვნელოვანია არა 
მხოლოდ წიგნის ბოლო გვერდებზე აღწერილი იაპონელი მცველის 
დამოკიდებულების ცვლილება ტრისტაოს მიმართ, არამედ სალომა-
ოსიც – ახლა, როცა ტრისტაო თეთრკანიანია, ის სიმამრისთვის მისა-
ღები ხდება. 

სტატიაში განხილული ტექსტების მაგალითზე ჩანს, რომ ინდივი-
დებს შორის გრძნობების არსებობა-არარსებობის მიუხედავად, სიყვა-
რულის კოდის გამოყენება ხდება სოციალური სისტემების რეფორმი-
რების მიზეზი. ერთ შემთხვევაში სიყვარულის დესტრუქციული ძალა 



152

სტატია

უფრო თვალსაჩინოა და მასშტაბურ შედეგს იწვევს, რადგან საკომუ-
ნიკაციო კოდს იყენებენ კოლხეთის მეფის ასული და უცხოტომელი. 
მედეას არჩევანი, შეიყვაროს იასონი, განაპირობებს მამის სამეფო 
ძალაუფლების შერყევას და ტახტის დაკარგვას. მეორე შემთხვევაში 
სიყვარულის მიერ გამოწვეული სოციალური ნგრევა ერთი შეხედვით 
უმნიშვნელოა – ქალიშვილი, რომელიც მაღალი სოციალური ფენი-
დანაა, ოჯახს ღატაკ ბიჭთან ერთად ქმნის. ისინი ჯერ ღარიბდებიან 
და მონებად იქცევიან, კანის ფერის გამოცვლის შემდეგ კი მდიდრდე-
ბიან და იზაბელის საწყის სოციალურ მდგომარეობას უბრუნდებიან. 
მიუხედავად იმისა, რომ აპდაიკის ტექსტში წარმოჩენილია მხოლოდ 
ორი ადამიანის საზოგადოებრივი მდგომარეობის ცვლილება, ამ ნაწა-
რმოების მაგალითზე ნათლად ჩანს სიყვარულის ძალა – სიყვარულის 
კოდის გააქტიურება გენდერული, რასობრივი და სოციალური თანა-
სწორობის საფუძვლად იქცევა და თანდათანობით იწვევს არსებული 
სოციალური სისტემის დესტრუქციას.

დამოწმებანი

აპდაიკი, ჯონ. 2015. ბრაზილია. თბილისი: დიოგენე. 
ევრიპიდე. 2013. ტრაგედიები. თბილისი: ბაკურ სულაკაურის გამო-

მცემლობა.
ვოლფი, კრისტა. 2004. მედეა: ხმები. თბილისი: იბისი.
ოვიდიუსი. 2013. მეტამორფოზები. თბილისი: ბაკურ სულაკაურის გა-

მომცემლობა.
როდოსელი, აპოლონიოს. 2013. არგონავტიკა. წიგნში ბაყაყებისა და 

თაგვების ომი /არგონავტიკა. თბილისი: ბაკურ სულაკაურის გა-
მომცემლობა.

სენეკა. 2018. მედეა. თბილისი: ლოგოსი.
ჭილაძე, ოთარ. 1979. გზაზე ერთი კაცი მიდიოდა. თბილისი: ნაკადული.
Ginway, M. Elizabeth. 2013. A Paradigm of the Tropical: Brazil in Contempo-

rary Anglo-American Science Fiction and Fantasy. Science Fiction Studies, 
40: 316-334.

González-Díaz, Emilio. 2004. Paradox, Time and De-Paradoxication in Luh-
mann: No Easy Way Out. World Futures, 60:15-27.

Luhmann, Niklas. 1998. Love as Passion. The Codification of Intimacy. Stan-
ford: Stanford University Press.

Stendhal. 1975. Love. London: Penguin Books.
Fromm, Erich. 1956. The Art of Loving. New York: Harper & Row.



153კადმოსი 16, 2024

Tamar Subeliani
Ilia State University, Georgia

tamar.subeliani.2@iliauni.edu.ge
DOI: 10.32859/kadmos/16/137-165

Love as a Destructive Force

Keywords: Communication code, John Updike, Otar Chiladze

Poets have been glorifying the all-powerful, life-giving, vigorous qualities 
of love since the birth of literature. Our research explores the destructive force 
of love as depicted in various world literature classics. We approach this topic 
from a unique perspective, aiming to uncover the lesser-examined aspects of 
the nature of love through an examination of literary texts. To illustrate this, 
we analyze the contemporary representations of the myth of the Argonauts 
and the story of Tristan and Isolde, specifically through two novels by Ameri-
can and Georgian writers: John Updike’s Brazil and Otar Chiladze’s A Man 
Was Going Down the Road. For this analysis, we will use the theory of German 
sociologist Niklas Luhmann (1927-1998), who believed that social systems are 
formed not by individuals, but by human relationships. This theory is formu-
lated in his work, Love as Passion: The Codification of Intimacy, published in 
1982. According to Luhmann, the communication code, rather than sincerity 
(as one might assume), plays a significant role in establishing connections and, 
consequently, in shaping social systems. Since communication implies choos-
ing between possible forms, obstacles appear while motivating receptivity 
(namely, the motivation to transmit or receive a selected choice may not exist). 
The function of the communication medium is to overcome these obstacles 
and successfully establish contact. Luhmann addresses this challenge by stat-
ing: “The generalized symbolic media which have to solve such problems of 
combining selection and motivation employ a semantic matrix intimately con-
nected with reality: truth, love, money, power, etc.” (Luhmann 1998, 19). Luh-
mann thus discusses love, from among the mentioned media, as a generalized 
symbolic medium of communication, and describes the function of love in 

Kadmos. A Journal of the Humanities 16.2024: 137-165 
Received: 21/12/2023
Accepted: 4/11/2024
CC BY-NC 4.0



154

Articles

establishing relationships and forming a social system. He further elaborates, 
“Love as a medium is not itself a feeling, but rather a code of communication, 
according to the rules of which one can express, form, and simulate feelings, 
deny them, or impute them to others” (Luhmann 1998, 20). In this context, 
love transcends mere emotion; it serves as a framework through which indi-
viduals navigate their relationships. By framing love as a communication code, 
Luhmann emphasizes its role in shaping societies. 

In the semantics of love, codification developed earlier than in other com-
munication media, a fact associated with the appearance of the printed text. 
Luhmann believes that by the seventeenth century, the first owner of this code 
was a woman (because she had read novels) and later a man. “The sensitive 
male also became a victim of the novel. Everyone else had also read of the 
clichés and gestures which were all part of the art of seduction” (Luhmann 
1998, 31). According to Luhmann, “The form determines what can be com-
municated within the code” (Luhmann 1998, 43). Over epochs, the form of the 
code changes, and, consequently, its meaning transforms “from idealization to 
paradoxicalization” (Luhmann 1998, 43). To justify love, first, the ideal char-
acteristics of the object are considered; later, it is necessary to use the imagina-
tion; and, finally, the fact that a person is in love becomes enough. In the case 
of idealization, love is sublime and divine. In the state of paradoxicalization, 
sexuality becomes a central component of the code, and love is “no longer 
directed by social institutions such as the family or religion” (Luhmann 1998, 
45). In the era of self-belonging, sexuality and love pair up for the first time, 
and this is reflected in the code. If love is idealized, the person in love obeys 
common sense, and, consequently, the mind also controls passion. Paradoxi-
calization makes it important to find the difference between passion and plea-
sure. In Romanticism, “love seems to come from nowhere, arises with the aid 
of copied patterns, copied emotions, copied existences” (Luhmann 1998, 46). 
One can even realize that its secondary nature is doomed to failure. 

Moreover, Luhmann underscores that even in later periods, aristocracy 
and prosperity are seen as almost essential requirements for love. He argues, 
“Even at in a later period, nobility and especially wealth are considered almost 
indispensable prerequisites for love, and their absence can only be made up 
for, if at all, by virtue—and then only with the greatest of effort—and hardly by 
the individual uniqueness of personal traits” (Luhmann 1998, 54). At the same 
time, Luhmann points out that features emerge within the semantic formula-
tion of love that transcend these conditions: “Features appear within semantic 
formulation that go beyond these conditions, namely paradoxes, consciously 
fabricated illusions, formulae, which can be evaluated in diametrically op-



155კადმოსი 16, 2024

Tamar Subeliani.  Love as a Destructive Force

posed ways − in short, strategic ambivalences which mediate the translation to 
a different kind of social composition” (Luhmann 1998, 54-55). This suggests 
that, despite rigid social structures influencing perceptions of love, intricacies 
allow for a complex interplay between societal expectations and individual ex-
periences.

Emilio González-Díaz, a researcher at the University of Puerto Rico, states 
that “The idea of paradox and of its dissolution is a constant throughout most 
of Luhmann’s principal works” (González-Díaz 2004). The same scientist as-
sumes that Luhmann treats paradox not as an anomaly, but that “For him, 
paradox is a problem which the system must solve in order to continue its 
autopoiesis” (González-Díaz 2004). According to Luhmann, if a culture ad-
mires rationality and logic, paradoxical motivation is perceived in terms of 
pathological considerations. This view is shared by all seventeenth-century 
thinkers but Pascal, including Stendhal, a 19th-century French writer: “There 
is no doubt that it is madness for a man to lay himself open to passionate love” 
(Stendhal 1975, 225). Paradoxical communication not only destroys personal-
ity, but even has the power to destroy the social system. 

Luhmann observes that “by the eighteenth century, families from the up-
per social strata had already lost their significance as ‘supporters of the state.’ 
Socio-structural reasons for controls on marriage had thus ceased to exist, and 
what was there to prevent society from making the switch from arranged mar-
riages to marriages of the heart?” (Luhmann 1998, 145). This statement de-
scribes a pivotal shift in societal values, as the necessity for arranged marriages 
diminished in the face of changing social structures. He further argues, “It was 
this structural change that people, without being consciously aware of the fact, 
had prepared themselves for developing the symbolic medium of love” (Luh-
mann 1998, 146). 

Another German sociologist, Erich Fromm (1900-1980), ascribes the tra-
dition of creating a loving family to a later period. He explains, “In the Victo-
rian age, as in many traditional cultures, love was mostly not a spontaneous 
personal experience which then might lead to marriage. On the contrary, mar-
riage was contracted by convention—either by the respective families, or by a 
marriage broker, or without the help of such intermediaries; it was concluded 
on the basis of social considerations, and love was supposed to develop once 
the marriage had been concluded” (Fromm 1956, 2). This illustrates that, dur-
ing the Victorian era, marriage was largely viewed as a social contract rather 
than a romantic union, and love was expected to develop post-marriage.

Around the world, marriages of convenience are still apparent, and were 
especially so at the turn of the twentieth century. To exemplify this phenom-



156

Articles

enon, we discuss here Brazil by John Updike, a novel first published in 1994. 
In Western culture, from the beginning of the twentieth century, people have 
been “in search of ‘romantic love,’ of the personal experience of love which 
then should lead to marriage” (Fromm 1956, 2). Examples of the influence of 
love on social systems are described in classical literature; as an example, we 
examine here the myth of the Argonauts, which has been adapted into numer-
ous ancient Greek and contemporary works, and which remains an inexhaust-
ible treasure for scholars of various fields. Even Stendhal himself, who divided 
love into four categories (passionate love, gallant love, physical love, and vain 
love) and who tried to comprehend passion (“I want to try and establish ex-
actly what this passion is, whose every genuine manifestation is characterised 
by beauty” (Stendhal 1975, 43)), regretfully notes in his work that he omitted 
to discuss Medea’s love. “In speaking of the more or less imperfect sketches of 
passionate love left to us by the ancients, I see that I have omitted to mention 
the Loves of Medea in the Golden Fleece” (Stendhal 1975, 242).

Here is how the American writer John Updike describes the main char-
acter of his novel Brazil: “Her only aptitude had been for love” (Updike 1994, 
156). Updike’s characters Isabel and her husband Tristao, as well as the main 
characters of A Man Was Going Down the Road (a novel written by the Geor-
gian author Otar Chiladze), are also in love. The existence of Chiladze’s Medea, 
like Isabel, has one justification—love: “And now for her whole life she has to 
lie spread out like a corpse on love’s bed, shouting through clenched lips, ‘be-
cause I loved him, I loved him, I loved him’” (Chiladze 2013).

However, following Luhmann’s theory, here we do not discuss love as a 
feeling but as a communication code and a force that can cause significant 
changes in the social system, in particular, the collapse of an existing social 
system.

In his fictional work, Chiladze turns love into a destructive force by mak-
ing his characters neglect it. The two main characters of the novel, Minos and 
Aeëtes, positioned at the pinnacle of two distinct social systems, fail to recog-
nize the danger of love. They overlook the fact that the communication code 
of love plays the same role in the formation of the social system as other com-
munication media- power, money, truth, etc.

Minos, King of Crete, wants to overthrow the royal court of Aeëtes in Vani 
so as to strengthen and expand his power. To achieve this goal, he uses various 
forms of communication codes in dealing with the different characters. Unlike 
Minos, Aeëtes remains in a passive state, focused on preserving his royal court, 
while anticipating betrayal. Both kings are in search of a weak link, but their 
motivations differ. Aeëtes is driven by the need to identify potential traitors to 



157კადმოსი 16, 2024

Tamar Subeliani.  Love as a Destructive Force

safeguard his position, while Minos seeks to find those who can offer him an 
advantage. Neither king foresees that love will become the destructive force of 
the royal court in Vani. Minos and Aeëtes both overlook Medea.

Minos has meticulously planned twenty-five years ahead, accounting for 
every obstacle that might prevent him from achieving his goal- everything, 
that is, except love. To escalate the feud between the Greeks and the Colchians, 
he decides to sacrifice Jason and bring down Aeëtes’s kingdom. 

While Jason is merely a pawn in Minos’s scheme, he also represents a di-
rect threat. In order to fulfill his mission, Jason must steal the Golden Fleece, 
giving the Greeks a pretext to attack the Colchian ships in pursuit, and ul-
timately topple Aeëtes. Furthermore, Jason is the son of the rightful king of 
Iolcos, and his eventual return to claim the throne would undermine Minos’s 
plans. For this reason, according to Minos’s design, Jason cannot be allowed 
to survive: his assassination would catalyze the Greeks to attack the Colchis. 

Minos employs two communication codes with Jason: power and truth. 
Through power, he makes it clear that Jason cannot escape or disobey him: he 
has to go to Vani and steal the Golden Fleece. Through truth, Minos appeals 
to Jason’s sense of justice, portraying the mission as one which would make 
Jason a hero. But Minos ignores the power of love and fails to anticipate the 
very circumstance that will ultimately save Jason from his planned demise and 
allow him to return safely to his homeland. This blind spot in Minos’s strategy 
unwittingly undermines his plan, as love becomes the force that foils part of 
his scheme.

He had failed to take Medea into account. Medea! Minos knew that Jason 
would do anything to save his own skin. He was like a wolf: there was no 
cranny he wouldn’t sneak into, no nook he wouldn’t sniff at. But Minos 
didn’t know, or had forgotten, or omitted to think that in one of those nooks 
Jason might possibly come across Medea, his doll and his saviour. A stupid 
girl had interfered and overturned a business that a wise man had planned, 
pondered, measured, assessed and calculated for twenty-five years. Medea 
existed in order to save, whatever it cost her, someone a wise man had sac-
rificed. (Chiladze 2013)

Both Minos and Aeëtes fail to recognize the true power of Medea and the 
transformative force of love. The King of Colchis is consumed by suspicion, 
seeing traitors everywhere, even within his own household. He fears that his 
throne will be threatened by someone driven by the desire for power. Aeëtes 
is wary of Oqajado, who has gone to Greece; of Phrixos, his son-in-law; and 
even of his grandchildren. Aeëtes envisions a scenario where his grandchil-
dren might betray him, sacrificing him to seize his kingdom: “But it was also 



158

Articles

possible they had been intimidated, or promised something to win those four 
milksops over against their grandfather and country. In short, Aeëtes trusted 
neither the foreigner nor his own grandchildren” (Chiladze 2013).

Once again, Chiladze’s artistic work exactly coincides with Luhmann’s 
theory. The king’s grandsons can be intimidated by someone who has even 
more power than Aeëtes. They might be promised material prosperity or the 
return of the royal court (more money, power, or the restoration of justice). Yet 
it is not money, power, or the truth but rather love that destroys the kingdom 
of Aeëtes. “He disregarded Medea, because an unmarried daughter can have 
nothing more dear to her than her parents” (Chiladze 2013). Since Aeëtes be-
lieves that his family will find a suitable candidate for Medea to marry rather 
than having her seek out love herself, he does not see the danger of his daugh-
ter falling in love with his rival or a representative of another social class. The 
king even suspects his son, Afrasion, although he quickly apologizes for these 
thoughts: “Forgive me, son: thrones are something you need to keep your ears 
and eyes open about” (Chiladze 2013).

It should be noted here that the names Absyrtus and Chalciope appear in 
the English translation instead of Afrasion and Qarisa, the names used in the 
original text, which we can presume must be because these names are familiar 
to English-speaking readers.

Why does the king suspect one child and not another? Aeëtes considers 
that Afrasion may wish to take his father’s throne rather than remaining heir 
forever. Medea cannot make such a claim; she is a woman and a junior, and no 
one will support her reign. The reign of Qarisa (Chalciope) is considered pos-
sible not in Chiladze’s but in Christa Wolf ’s work: “The women who belonged 
to our circle conceived the bold idea of making our sister, Chalciope, the new 
Queen. Tradition has it that in earlier times there were Queens in Colchis” 
(Wolf 1998, 73). According to Wolf, women have greater power in this society: 
“Actually, we found it excessive, the way the Colchians treated their women, as 
though something important depended on what they thought and what they 
said” (Wolf 1998, 41). And, she also mentions, “We didn’t take them (Colchian 
women) seriously. That was a mistake” (Wolf 1998, 75).

In Chiladze’s novel, neither Medea nor Qarisa is considered a threat, while 
Aeëtes perceives danger in the figures of his daughter’s husband and sons. Mi-
nos’s plan, too, does not escape Aeëtes’s attention: “Phrixos was the first wave, 
his sons were the second; the third wave came after the second in the shape of 
the smiling stranger, and the third, of course, had to be followed by a fourth, 
because nature’s ordained custom demanded it. Aeëtes was now trying to iden-
tify this fourth wave: the fourth would be stronger, bolder and noisier” (Chi-
ladze 2013).



159კადმოსი 16, 2024

Tamar Subeliani.  Love as a Destructive Force

Not only does Aeëtes fail to understand the power of love in time, but even 
after Medea’s betrayal, he still struggles to grasp its full impact.  

When he looked in his heart of hearts, however, nobody except Medea in-
terested him anymore. Compared with Medea, they all seemed small and 
banal. In any case, they all had some justification, except Medea, who had 
betrayed her father without cause, which stunned him most of all. Her be-
trayal was so unexpected that he didn’t even try to seek any explanation for 
it (Chiladze 2013).

Unlike Aeëtes, Jason instantly recognizes the power of love. Jason knows 
that both Minos and Aeëtes would sacrifice him without hesitation, and knows 
he needs to find someone else who can offer him  the chance of salvation.

He might possibly appeal to Medea and even make her fall in love with him. 
[…] Of course, in this impenetrable fog it was foolish to build castles in 
the air and dream of Medea’s love, but Jason could in no way stop thinking 
about Medea: he knew in his heart that he could forge something out of this 
thought. [...] But why should Medea slave, why should she take risks for this 
foreigner whom she had seen just once, when it was questionable if she had 
really seen him at all? Jason couldn’t recall Medea lifting her head or even 
looking towards him: she sat there looking at her hands. You can rely on a 
woman only when she loves you. So Jason had first to make Medea fall in 
love with him, and then ask for her help (Chiladze 2013).

Other writers also believe that Medea’s actions are motivated by love: 
“Then my mistress Medea would not have sailed to the walls of Iolcus, her 
heart broken with love for Jason” (Euripides 2006, 37); “I see what I ought to 
do; and it will not be ignorance of the truth, but love that beguiles me” (Ovid 
1893); “Medea knows not how to curb her love or hate. Now love and hate 
together rage” (Seneca 1898, 37); “How Jason brought back the fleece to Iolcus 
aided by the love of Medea” (Apollonius Rhodius 1912).

According to Luhmann’s theory, for the power of love to work, it is not 
necessary for either party to actually be in love; rather, all that is necessary is 
for them to behave as a couple and use love as a form of communication. Love 
is “a model of behavior that could be acted out” (Luhmann 1998, 20). Thus, 
whether or not Jason truly loves Medea, he behaves like a lover toward her, 
and their relationship ultimately becomes a catalyst for changes in the social 
order. Medea’s love, in turn, transforms into a destructive force, bringing about 
the downfall of the kingdom of Aeëtes. Chiladze tells us nothing about Medea’s 
stay in Greece, so we cannot judge whether the love has become harmful to the 
woman personally. However, the writer partially explains Medea’s misfortune: 
“Her constant tears had left the first stain on a virgin’s bed” (Chiladze 2013).



160

Articles

After having this dream, Medea realizes that Jason is exploiting her to 
seize the Golden Fleece: “‘The ram’s fleece is mine, isn’t it?’ the stranger asked 
Aeëtes. ‘But you came to marry my daughter,’Aeëtes retorted” (Chiladze 2013).

Before Medea, her older sister, Qarisa, is involved in the betrayal. We use 
the example of Qarisa and her husband to illustrate the correctness of Luh-
mann’s theory in the fictional text. In the novel, the sincerity of Qarisa’s feel-
ings toward her husband is often questioned: “She belonged to that class of 
women who decide in advance who they will fall in love with: one day they are 
convinced, ‘We are in love,’ and without hesitation or doubt, they get entangled 
in a net of imaginary love. This belief can sometimes last a lifetime as their 
substitute for real love” (Chiladze 2013).

Qarisa behaves as a person in love would—therefore, we conclude that 
Qarisa knows the code of love and acts according to its rules. As for Medea, 
Chiladze emphasizes that the woman grew up with her aunt and was not fa-
miliar with the code, although we know that she heard a love poem from her 
female guards. “Medea understood nothing, knew nothing, except for the silly 
verses which her handmaidens sang in Dariachangi’s garden” (Chiladze 2013). 
Once again, we see that love has been “codified,” and women pass it on to each 
other orally through poems or songs.

It is true that Phrixos was received and sheltered by Aeëtes, but the for-
eigner cemented his place in the social system of Colchis by marrying Qarisa. 
Phrixos presents himself to Aeëtes as the son of a king, though, in reality, he 
hails from a humble background. If not for the lie orchestrated by the Greek 
king, Aeëtes would never have allowed Phrixos – an impoverished young man 
- to marry his daughter. Phrixos’s social status changes upon his arrival in Col-
chis and is solidified by his marriage to Qarisa. The shift is only the result of 
deception, and we cannot assume that Aeëtes or Qarisa voluntarily accepted a 
change in the social order.

Both Phrixos and Jason need the love of their wives: Jason to save his skin, 
and Phrixos out of fear, to cover his lies. Therefore, it is advantageous for them 
to use the communication code of love when interacting with these female 
characters.

Like Phrixos, Updike’s character Tristao, the thief and son of a prostitute, 
strives to present himself as part of the upper class. However, unlike Phrixos, 
whose primary motivation is to save himself and his family from starvation, 
Tristao is fully aware that his goal is to enter the world of the wealthy. Both 
he and his family are impoverished, but while Phrixos seeks to alleviate the 
immediate suffering of hunger, Tristao is driven by a deeper desire to elevate 
his social standing. Tristao sees Isabel as a means to achieve this goal. His ap-



161კადმოსი 16, 2024

Tamar Subeliani.  Love as a Destructive Force

proach contrasts sharply with that of Phrixos: while Phrixos initially resorts to 
lies before turning to the code of love, from the very beginning, Tristao seeks 
to exploit Isabel’s love to further his aims. “For some time, Tristao had been 
feeling he had outgrown crime and must seek a way into the upper world from 
which advertisements and television and airplanes come. This distant pale girl, 
the spirits now assured him, was the appointed way” (Updike 1994, 5).

But Tristao is not welcome in the luxurious world to which Isabel belongs. 
Both the Japanese guard of the house and Isabel’s maid eye him with suspicion, 
a reaction fueled not only by Tristao’s skin color, but also by his poverty. How-
ever, Updike writes that “The Brazilian disowns only the immense black pov-
erty” (Updike 1994, 239). In 1960s Brazil, racism is a deeply entrenched issue, 
which we will explore further below. “Their story parallels the oppression and 
economic transformation of Brazil during the military dictatorship (1964-85) 
and its aftermath, offering a panoramic vision of a society in transformation” 
(Ginway 2013, 317).

In this era, more heterogeneous changes were taking place in Brazilian 
society than in that described by Chiladze. In the Georgian novel, one royal 
dynasty is overthrown by another, and the role of women in social life is only 
partially presented, while Updike has portrayed various changes that take 
place in the Brazilian community: shifts in social, racial, and gender roles.

Tristao and Isabel’s love affair and marriage are disliked by both the wom-
an’s father and her uncle, as each has a different image of Isabel’s future. “But 
I am not rich,” Isabel says, with a new note of grievance and petulance. “My 
uncle is rich, and my father, too, off in Brasilia, but I have nothing of my own 
– they hold me like a pampered slave, to be given when the nuns have gradu-
ated me to some boy who will grow into a man like them, sleek and polite and 
uncaring” (Updike 1994, 14).

Isabel’s upper-class social position is due not to her own wealth, but to her 
father’s and uncle’s. In the future, a woman’s social status is expected to be re-
inforced by her husband’s material wealth and social standing. However, Isabel 
asserts her own will, and it is her choice that brings about small but significant 
shifts in the social system. Here we must mention that while Medea’s love (and 
her subsequent choice) destroys the kingdom of Colchis, Isabel’s love, in con-
trast, changes only the social standings of herself and her beloved.

Isabel could follow the path laid out by her uncle and father, marrying 
someone of their choosing and thus maintaining the status quo of the social 
system. Alternatively, she could or choose Tristao, the poor young man. Isa-
bel’s decision to marry Tristao has one of two potential consequences, as the 
social status of one of the pair must change after their wedding. Tristao wants 



162

Articles

to improve his social standing. If his beloved’s family had agreed to their mar-
riage, the young man would have achieved his goal. However, with the family’s 
resistance, Isabel leaves her home, meaning the quality of her life decreases. If 
not for love, Isabel would not have had a reason to agree to live in deteriorat-
ing conditions. Other motives for giving up social standing, besides love, could 
have been religion, worldview, etc.

Medea also has the power to cause changes in the social system. She is 
the king’s daughter, so the young woman belongs to the highest social class in 
Vani, but, like Isabel, she has no fortune of her own. Medea’s choice causes a 
more extensive social upheaval. Not only does Medea alter her social standing 
when she follows Jason to a foreign kingdom, but the daughter also overthrows 
her father’s royal court. 

The attitude of Salamao and Donashianu towards the union of the young 
couple is due to a fear of the destruction of the social structure. Uncle Donashi-
anu is a supporter of social classicism. He declares that the lower social class is 
a destructive force: “The hands of the many would tear everything up” (Updike 
1994, 23).

Isabel’s uncle is right to some extent, because cross-connections between 
social classes will overturn his world. Unlike Aeëtes, the Brazilian family is not 
surprised that Isabel fell in love, nor are they particularly astounded by the 
girl’s desire for a socially inappropriate young man. Both men share the same 
adventure: in his youth, Salamao fell in love with a black prostitute (as it turns 
out later, she was Tristao’s mother), who gave birth to their son. But Salamao 
refused to marry the prostitute and instead wed Isabel’s mother, a member of 
a noble family. Uncle Donashianu also married a woman with whom he could 
form a desirable relationship: “Aunt Luna came from the thin upper crust of 
Salvador” (Updike 1994, 22). Donashianu, whose social position is strength-
ened by his marriage to Luna, is first in love with Isabel’s mother (who is al-
ready his brother’s wife), then with his maid Maria. In his old age, Donashianu 
marries Maria, but she soon leaves him.

Donashianu does not have racist views: “I do not speak of color. […] But 
a man cannot make himself out of thin air, he must have materials” (Updike 
1994, 23). Many things are acceptable to him: he agrees to involve young people 
in protests against the government, to indulge in left-wing fairy tales, “quixotic 
agitation”, and even to change the government- but not to challenge the social 
order. Donashianu can even be considered a feminist: “You may choose to 
become yourself a lawyer, a doctor, a Petrobras executive. Such opportunities 
now exist for women in Brazil, though very grudgingly. Women must still do 
battle against our worthy forefathers’ conception of women as ornaments and 
breeders” (Updike 1994, 25).



163კადმოსი 16, 2024

Tamar Subeliani.  Love as a Destructive Force

While the uncle endorses gender equality, he fails to consider that wom-
en’s empowerment may lead to the destruction of the social system: a socially 
strong woman will no longer depend on her husband or family, and will de-
cide for herself whom to marry. Faced with her family’s resistance, Isabel may 
become afraid and lack the courage to relinquish her carefree life. Had Isabel 
been financially independent, the couple would have encountered fewer ob-
stacles, and Tristao’s situation would have improved significantly after their 
marriage. This, of course, would have brought a shift in the social system, chal-
lenging its deeply entrenched norms.

As to Luhmann’s theory, Updike’s novel is significant because the action 
takes place in the 1960s, when anti-racist and feminist views were already 
gaining popularity in society (being white, Isabel is acceptable to others be-
cause she is rich). Meanwhile, Tristao is not accepted in Isabel’s world, not 
because of his color, but because of his poverty. In the Amazon jungle, where  
traditional values have remained largely intact, Tristao faces oppression and 
enslavement purely because of his skin color, but a love marriage remains un-
acceptable nevertheless. According to Luhmann’s theory, the concept of “love 
marriage” emerged in the 17th century. A marriage of love is considered im-
proper not only for the rich, but also for the poor. Tristao’s family members 
warn him that this woman will bring him trouble, but only later does Tristao 
realize the severity of Isabel’s loss of public status.

Like Uncle Donashianu, many other characters pretend to be liberals. Isa-
bel explains the difference between her and others, who act like liberals, in de-
scribing her friend: “She is a typical bourgeois girl, full of bold chatter but with 
no courage for life” (Updike 1994, 35). What Isabel calls boldness is her refusal 
to accept the societal divisions based on race and social class. Isabel’s friends 
at university lack this audacity: they talk about eradicating racism and, at the 
same time, shudder when they see a black man.

Isabel refuses to live in luxury and, with the help of a shaman, undergoes 
a transformation that changes both her and Tristao’s skin colors. This meta-
morphosis makes Isabel’s everyday life even more difficult, as the privileged 
white female turns into a black woman of a lower social standing. For Tristao, 
the change is equally significant: as a white man, he could never have been ac-
cepted as the Indians’ slave, but as a black man, he is now seen as acceptable by 
Isabel’s father. This transformation highlights a harsh truth: despite the Brazil-
ian constitution and the anti-racist rhetoric expressed by the characters, skin 
color remains a powerful barrier to social mobility.

M. Elizabeth Ginway, a professor at the University of Florida, explores 
Brazilian culture in contemporary Anglo-Saxon literature. Her work, in turn, 



164

Articles

draws on John Ryder’s study of colonialism and the emergence of science fic-
tion. According to Ryder, several types of narratives are characteristic of colo-
nialist science fiction. 

After a perilous journey leading to the discovery of a remote location, ex-
plorers often find an exotically beautiful woman, normally a princess, kept 
by a religious leader or shaman, who guards the culture’s secret treasure. The 
arrival of outsiders usually precipitates a conflict in the form of an uprising, 
often led by a native of the traditional culture. In the end, “peace” is brought 
about by the victory of the explorers over the natives, concluding with the 
“rescue” of the princess by her new Western lover, whose sexual conquest of 
the princess parallels the “liberation” of the land and people from subjuga-
tion by the evil and corrupt shaman. (Ginway 2013, 316)

Although Updike does not write science fiction, Ginway analyzes Bra-
zil from within this paradigm. From Ginway’s perspective, Updike breaks the 
norms of Ryder’s paradigm and reverses the roles: 

Their story parallels the oppression and economic transformation of Brazil 
during the military dictatorship (1964-85) and its aftermath, offering a pan-
oramic vision of a society in transformation. [...] She manages to contact a 
neighboring tribe in order to undergo a ritual that will allow her to become 
black while her husband becomes white, thereby securing his freedom. This 
rescue recalls the paradigmatic liberation of a princess held under a spell by 
a shaman, though here the roles are reversed in terms of race and gender, 
since Isabel sacrifices her cultural status to save Tristao. (Ginway 2013, 317)

The shift in skin color highlights a deeper social reality: the limited role 
of women in Brazilian society. Isabel, as a white woman, could not change 
Tristao’s social standing when he was black, as any social change would require 
the backing of her family. In contrast, a white man had the ability to elevate the 
social status of his black lover. “He would be one white man who would elevate 
his black mistress to his own level” (Updike 1994, 208). To “raise” Tristao to her 
social height, Isabel had to give up her family, previous carefree life, and skin 
color, while for Tristao, his being white is enough to enable Isabel’s establish-
ment in public life. The social standings of Isabel and Tristao are in constant 
flux. It is not only the Japanese guard who changes his attitude towards Tristao, 
but also Salamao; now that Tristao is white, he looks like a member of a high 
social class, and, therefore, the young man is acceptable to his father-in-law.

The textual examples discussed in this article show that, regardless of the 
presence or absence of feelings, the code of love leads to the reforming of social 
systems. In one case, the destructive power of love is more visible and leads 



165კადმოსი 16, 2024

Tamar Subeliani.  Love as a Destructive Force

to large-scale consequences, where the communication code is used by the 
daughter of the King of Colchis and a foreigner. Medea’s falling in love with 
Jason causes her father’s royal power to waver and his throne to be lost. In the 
second case, the social destruction caused by love is seemingly insignificant—
a daughter from a high social class creates a family with a poor boy. At first, 
they become poorer and are enslaved, but after changing their skin color, they 
earn wealth and return to Isabel’s earlier social status. Although Updike’s text 
shows the change in the public standings of only two people, the example of 
his work clearly illustrates the power of love—the activation of the love code 
becomes the basis of gender, racial, and social equality, and gradually leads to 
the destruction of the existing social system.

References

Chiladze, Otar. 2013. A Man was Going down the Road. London: The Garnett 
Press. Kindle ebook.

Euripides. 2006. Medea. New York: Oxford University Press.
Fromm, Erich. 1956. The Art of Loving. New York: Harper & Row.
Ginway, M. Elizabeth. 2013. A Paradigm of the Tropical: Brazil in Contemporary 

Anglo-American Science Fiction and Fantasy. Science Fiction Studies, 40: 
316-334.

González-Díaz, Emilio. 2004. Paradox, Time and De-Paradoxication in 
Luhmann: No Easy Way Out. World Futures, 60:15-27.

Luhmann, Niklas. 1998. Love as Passion. The Codification of Intimacy. Stanford: 
Stanford University Press.

Ovid. 1893. Metamorphoses. London: George Bell & Sons. https://www.
gutenberg.org/files/21765/21765-h/21765-h.htm (06.10.2023)

Rhodius, Apollonius. 1912. The Argonautica. Cambridge: Harvard University 
Press. https://www.gutenberg.org/files/830/830-h/830-h.htm (06.10.2023)

Seneca, Lucius Annaeus. 1898. Two Tragedies of Seneca. Boston: Houghton 
Mifflin.

Stendhal. 1975. Love. London: Penguin Books. 
Updike, John. 1994. Brazil. New York: Fawcett Columbine.
Wolf, Christa. 1998. Medea: A Modern Retelling. New York: Doubleday.

https://www.gutenberg.org/files/21765/21765-h/21765-h.htm
https://www.gutenberg.org/files/21765/21765-h/21765-h.htm
https://www.gutenberg.org/files/830/830-h/830-h.htm

	თამარ
	_heading=h.gjdgxs


