
183კადმოსი 16, 2024

გამოხმაურება
RESPONSE

მერაბ ღაღანიძე
საქართველოს უნივერსიტეტი, საქართველო

merabghaghanidze@yahoo.com
DOI: 10.32859/kadmos/16/183-197

არაქართველი მქადაგებლის ქართულ ქადაგებათა კრებული

�უცნობი ავტორი, წმინდა წერილის სწავლებანი ქართულ 
ენაზე, I, გამომცემლები: ნინო დობორჯგინიძე, მაია 
დამენია, თამარ ჭეიშვილი, ანა ჭკუასელი, თბილისი:
ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტი, 2024, 206 გვ.

�უცნობი ავტორი, ქადაგებანი ქართულ ენაზე, II, 
გამომცემლები: ნინო დობორჯგინიძე, მაია დამენია, 
თამარ ჭეიშვილი, ანა ჭკუასელი, თბილისი: ილიას 
სახელმწიფო უნივერსიტეტი, 2024, 600 გვ. 

ახლახან ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტმა ორ წიგნად გამოსცა 
ქართულად დაწერილ ბიბლიურ განმარტებათა და ქადაგებათა კრე-
ბული. ამ ტექსტების ხელნაწერები, ორ ცალკეულ შენაკრებად, მქა-
დაგებლის მითითების გარეშე, ამჟამად ინახება კაპუცელთა ორდენის 
მთავარ არქივში (Archivio Generale Cappuccini), რომში. ეს სწავლებანი, 
როგორც ჩანს, თავდაპირველად, წარმოითქვა მეთვრამეტე საუკუნის 
მეორე ნახევარში, არაქართველი მოძღვრის მიერ, ქართველ კათო-
ლიკე მორწმუნეთა წინაშე. გამოცემის წინათქმაში, გამომცემელთა 
მიერ, გამოთქმულია ვარაუდი, რომ მათი ავტორი უნდა იყოს იტალი-
ელი მისიონერი, ბერნარდინო და მალიანო. 

მას შემდეგ, რაც ორ საუკუნეზე მეტი ხნის ნაწერების ესოდენ 
მოზრდილი ნაკრები (ბიბლიური განმარტებანი მოიცავს ოცდაერთ 
ტექსტს, ხოლო ქადაგებათა რაოდენობა სამოცდაექვსია), წიგნებად 
დაბეჭდვის შემდეგ, ადვილად ხელმისაწვდომი გახდა მკვლევართათ-
ვის, უთუოდ წამოიჭრა აუცილებლობა, გაირკვეს გამოქვეყნებული 
ტექსტების მნიშვნელობა და ღირებულება, – მთლიანად თუ ცალკე-
ულად; ნამდვილად საჭიროა, მიეჩინოს მათ შესაბამისი ადგილი არა 

კადმოსი. ჰუმანიტარულ კვლევათა ჟურნალი 16.2024: 183-197 
განსახილველად მიღებულია: 2/12/2024
დასაბეჭდად მიღებულია: 20/12/2024
CC BY-NC 4.0

mailto:merabghaghanidze@yahoo.com


184

გამოხმაურება / Response

მარტო ქართულ ჰომილეტიკურ მემკვიდრეობაში, რომელიც მოიცავს 
სასულიერო შინაარსის ქადაგებათა მრავალსაუკუნოვან დანატო-
ვარს, არამედ, ასევე, ეროვნულ ისტორიაში, ეკლესიის ისტორიაში, 
საჯარო ცხოვრებისა თუ კულტურის ისტორიაში, ინტელექტუალურ 
ისტორიაში; ამასთანავე, უეჭველად ნაყოფიერი იქნება მათი საგა-
ნგებო შესწავლა ლინგვისტიკური, ლიტერატურისმცოდნეობითი თუ 
ეთნოლოგიური თვალსაწიერიდან.

ზოგადად, ქადაგებას თუ ბიბლიური მონაკვეთების ზეპირ გან-
მარტებას, – ერთსაც და მეორესაც, – სათავე ედება ქრისტიანობის 
აღმოცენებისთანავე, ანუ იესო ქრისტეს მოღვაწეობიდან, რასაც 
აგრძელებდნენ მისი მოწაფეები, მოციქულები, რომლებიც ეფუძნე-
ბოდნენ იესოსეულ მოწოდებას: “წარვედით ყოველსა სოფელსა და 
უქადაგეთ სახარებაჲ ესე ყოველსა დაბადებულსა” (წმიდა მარკოზ 
მოციქულის სახარება, 16:15).

შემდგომი დაწესებით, ქრისტიანული ქადაგება, საერთოდ, არის 
სასულიერო პირის მიერ წარმოთქმული სიტყვა, რომელიც წარმოა-
დგენს და განმარტავს ქრისტიანული მოძღვრების არსს და, ამასთა-
ნავე, მოუწოდებს მორწმუნეებს ქრისტიანული ზნეობის დასაცავად1.

კათოლიკურ საეკლესიო ცხოვრებაში მქადაგებლობას განსაკუთ-
რებული, ახალი სუნთქვა შესძინა წმიდა დომინიკემ (გუზმანი; 1170-
1221) და მის მიერ დაარსებულმა საძმომ – მქადაგებელთა, ანუ დომი-
ნიკელთა ორდენმა (Ordo Praedicatorum), რომელმაც ამოცანად დაისახა 
ქადაგების წარმოსათქმელად (და ამ გზით ქრისტიანული სარწმუნო-
ების განსამარტავად, განსამტკიცებლად, გასავრცელებლად) სამღვ-
დელო პირთა საგანგებო მომზადება არა მარტო სულიერად, არამედ, 
ასევე, ინტელექტუალურად, – თეოლოგიური საუნივერსიტეტო 
წრთობით2 (ღირსშესანიშნავია, რომ სწორედ დომინიკელთა ორდენის 
წევრები აღმოჩნდნენ ლათინური წესის კათოლიკობის უპირველესი 
შემომტან-დამამკვიდრებელნი საქართველოში, ხოლო კათოლიკურ 
საეპისკოპოსო კათედრას, ტფილისში, მეთოთხმეტე-მეთხუთმეტე სა-

1	  ქადაგების ისტორიის მოკლე მიმოხილვა ადრეულ თუ გვიანდელ ქრისტიანულ 
ტრადიციაში: Hermigild Dressler, “History of Preaching, I”, New Catholic Encyclopedia, 
2nd ed., Vol. 11, Detroit/New York [etc]: Thomson/Gale, 2003, p. 606-615; ღირებული, 
მრავალმხრივი კვლევითი კრებული შუასაუკუნეობრივ ქადაგებათა შესახებ: 
Speculum Sermonis: Interdisciplinary Reflections on the Medieval Sermon, Ed. by Georgiana 
Donavin, Cary J. Nederman, Richard Utz, Turnhout: Brepols, 2004, –განსაკუთრებით 
ფართოდ და საფუძვლიანად: Leo Carruthers, “The Word Made Flesh: Preaching and 
Community from the Apostolic to the Late Middle Ages”, p. 3-27.

2	  წმიდა დომინიკესა და დომინიკელებთან დაკავშირებით უახლესი წიგნებიდან: 
Richard Finn, Saint Dominic and the Order of Preachers, London: Catholic Truth Society, 
2016; Donald J. Goergen, Saint Dominic: The Story of a Preaching Friar, New York: The 
Paulist Press, 2016.



185კადმოსი 16, 2024

მერაბ ღაღანიძე.  არაქართველი მქადაგებლის ქართულ ქადაგებათა კრებული

უკუნეების განმავლობაში, დაწყებული პირველი ეპისკოპოსიდან, უმ-
თავრესად დომინიკელები მართავდნენ3).

კათოლიკური რეფორმაციის შემდგომ, ტრიდენტის კრების (1545-
1563) დადგენილებათა შესაბამისად, ქადაგება გახდა საზეიმო თუ რი-
გითი კათოლიკური ლიტურგიის აუცილებელი ნაწილი4. 

რაც შეეხება ადგილობრივ ტრადიციას, ქართული ჰომილეტიკური 
მემკვიდრეობა, რომელიც უმეტესწილად მოიცავს პატრისტიკული 
ეპოქის ბერძნულენოვანი ავტორების, – წმიდა მამათა და მოძღვა-
რთა, – მიერ წარმოთქმულ და ჩაწერილ ქადაგებათა თარგმანებს, ის 
არა მარტო შთამბეჭდავად მრავალრიცხოვანია ძველი საქართველოს 
წერილობითს ტექსტებს შორის (არაერთი “მრავალთავის” ძირითად 
ბირთვს სწორედ ჰომილეტიკური ტექსტები შეადგენს), არამედ, თვით 
ეროვნულ ავტორთა მხრივ, ქრონოლოგიურად თვალსაჩინოდ ხანგრ-
ძლივიც აღმოჩნდა: იოანე ბოლნელით დაწყებული, მეათე საუკუნის 
დასაწყისიდან, ამბროსი მიქაძე-ნეკრესელით დამთავრებული, მე-
ცხრამეტე საუკუნის დასაწყისიდან5 (თუმცა უნდა ითქვას, რომ ტრა-
დიციის ხილული წყვეტა, ფაქტობრივად, არც შემდგომ შეიმჩნევა). 
ქართველ მქადაგებელთა შორის განსაკუთრებით გამოირჩევა სულ-
ხან-საბა ორბელიანი, რომელსაც ეკუთვნის ქადაგებათა მოზრდილი 
კრებული, – “სწავლანი”6.

3	  მიქელ თამარაშვილი, ისტორია კათოლიკობისა ქართველთა შორის ნამდვილის 
საბუთების შემოტანითა და განმარტებით XIII საუკუნითგან ვიდრე XX საუკუნე-
მდე, ტფ., 1902, გვ. 28-68; მიხეილ თამარაშვილი, ქართული ეკლესია დასაბამი-
დან დღემდე, რედაქცია გაუკეთეს, წინასიტყვა დაურთეს და გამოსაცემად მოა-
მზადეს ზაზა ალექსიძემ და ჯუმბერ ოდიშელმა, თბ.: კანდელი, 1995, გვ.496-506.

4	  ლიტურგიული ჰომილეტიკის შესახებ: Guerric DeBona, Fulfilled in Our Hearing: 
History and Method of Christian Preaching, New York/Mahwah, New Jersey: Paulist Press, 
2005, p. 78-124. 

5	  მიმოხილვით-ბიბლიოგრაფიული მასალები ქართული ჰომილეტიკის შესახებ: 
კორნელი კეკელიძე, ძველი ქართული ლიტერატურის ისტორია: ორ ტომად, 
ტომი პირველი, თბ.: მეცნიერება, 1980, გვ. 551-558; ენრიკო გაბიძაშვილი, ძველი 
ქართული მწერლობის ნათარგმნი ძეგლები: ბიბლიოგრაფია, 3: ჰომილეტიკა, 
თბ., 2009; ნინო მელიქიშვილი, მანანა მაისურაძე, “ქართული ნათარგმნი და 
ორიგინალური ჰომილეტიკური ლიტერატურა”, წგ-ში: ნარკვევები ძველი 
ქართული სასულიერო მწერლობის ისტორიიდან, I, თბ.: აღმსარებელი, 2012, 
გვ. 263-598; ენრიკო გაბიძაშვილი, ძველი ქართული ორიგინალური სასულიერო 
მწერლობა და თხზულებათა დარგობრივი ბიბლიოგრაფია, თბ.: თბილისის 
სასულიერო აკადემიისა და სემინარიის გამ-ბა, 2015, გვ. 139-244.

6	  �სულხან-საბა ორბელიანი, თხზულებანი: ოთხ ტომად, ტომი III, თბ.: საბჭოთა სა-
ქართველო, 1963, გვ. 19-223; საგანგებო გამოკვლევები კრებულისა და მისი ჩამო-
ყალიბების შესახებ: ივანე ლოლაშვილი, სულხან-საბა ორბელიანის ლიტერატუ-
რული მოღვაწეობიდან (1698-1713), თბ.: საქართველოს მეცნიერებათა აკადემიის 
გამ-ბა, 1959, გვ. 45-103; ელისო კალანდარიშვილი, ქრისტიანული მქადაგებლობა 
და სულხან-საბა ორბელიანის ჰომილიები, თბ.: უნივერსალი, 2005. 



186

გამოხმაურება / Response

ამჟამად გამოქვეყნებულ სწავლება-ქადაგებათა ავტორი, მქადა-
გებელი, რომელიც მორწმუნე კათოლიკეთა საკრებულოს მიმართავს, 
იმთავითვე მიჯნავს ქადაგებას “წმიდა წერილის სწავლებისაგან”, ანუ 
ცალკეული ბიბლიური მონაკვეთების განმარტებისაგან: “ამას იქით, 
კვირას საღამოს, ქადაგების მაგიერათ, ორ-ორი სამღთო წერილის სი-
ტყვანნი მინდა გითარგმანო” (I, 3)7. აშკარად ჩანს, რომ ქადაგებათა 
ჩვეულებრივ მოსმენას, – როგორც წირვის აუცილებელ შემადგენელ 
ნაწილს, – ხან ემატება ან ანაცვლებს სწავლებანი წმიდა წერილის გა-
ნსამარტავად, რაც იმას მეტყველებს, რომ ეკლესიაში მყოფთათვის 
აუცილებელი და ჩვეულებრივი იყო (ან უნდა ყოფილიყო) ბიბლიის 
ცოდნაც და მისი გონიერი გააზრებაც (ხელნაწერი, რომელიც, რო-
გორც ჩანს, ნაკლულია, მოიცავს მხოლოდ ერთი ბიბლიური წიგნის, 
– ძველი აღთქმისეული მეფეთა პირველი წიგნის, – განმარტებებს). 

მაგრამ, რაკი მოძღვარი ეკლესიის შვილებს მოუწოდებს, რომ 
“უნდა გაძლიერდეთ მხურვალეს ლოცვებითა, მარხვითა, სამადლოთი, 
წმიდა ფიქრებითა და ხშირის განდობითა; არ უნდა იყაბულოთ, ვითა-
რმედ მარტო წაიკითხოთ ზოგერთი წმიდა წიგნი, თქვათ ზოგერთი სა-
ვარდი და ისმინოთ ზოგერთი ქადაგება” (I, 160-161), ცხადად ჩანს და-
მოკიდებულება, რომ კათოლიკისათვის სრულებით არაა საკმარისი 
(“საყაბულო”) მხოლოდ კითხვა, ლოცვის თქმა8 და ქადაგების მოსმენა. 
ამ საქმეთა გარდა და მათს გვერდით, აურიდებელია სხვა ქრისტია-
ნული სიქველეების აღსრულება, – გამოკვეთილადაა განმარტებული, 
რომ მორწმუნე ადამიანის ცხოვრება მთლიანი უნდა იყოს და მისი ყო-
ველი ნაწილი არსებითია: მარხვისა და ქველმოქმედების (“სამადლოს 
ქმნა”), განაზრებისა (“წმიდა ფიქრები”) და აღსარების (“განდობა”) აუ-
ცილებელი ჩათვლით. 

თავის მხრივ, ქადაგებებიდან ნათლად გამოსჭვივის, რომ საკრე-
ბულოს წევრთათვის ცნობილია, თუ როგორი უნდა იყოს სანიმუშო 
კათოლიკის ცხოვრება ან კათოლიკის სანიმუშო ცხოვრება. ამიტო-
მაც ისმის მოწოდებად, რომ მათ, ხსნის მოსაპოვებლად, ამ ნიმუშთან 
შესაბამისად უნდა იცხოვრონ: “კარგს კათოლიკესავით იცოცხლოთ 
და ცხონდეთ” (II, 422), თუმცა გაცნობიერებულია ისიც, რომ ამგვარი 
მიზანი ყოფითს გარემოში უმეტესად ირღვევა: “ცოტანი არიან ისინი, 
რომელნი კარგს კათოლიკესავით ცოცხლობენ” (II, 435). ამავე დროს, 
ყოველი ქრისტიანისათვის უმთავრეს სიქველედ რჩება მოყვასის 
(“ამხანაკის”) სიყვარული, რასაც ბევრი მათგანი ივიწყებს: “კარგათ 

7	  ტექსტები დამოწმებულია ციტატის მოყვანისთანავე, ტომისა და გვერდის მითი-
თებით; პუნქტუაცია შესწორებულია თანამედროვე წესების მიხედვით.

8	  დასახელებულია “სავარდის” საგანგებო ლოცვა (“გიხაროდენ, მიმადლებულო მა-
რიამ” – “Ave, Maria, gratia plena”), რომლის ყოველდღიური წარმოთქმა აუცილებე-
ლია კათოლიკისათვის. 



187კადმოსი 16, 2024

მერაბ ღაღანიძე.  არაქართველი მქადაგებლის ქართულ ქადაგებათა კრებული

ვიცი, რომ მრავალის კათოლიკების გულისაგან ამხანაკის სიყვარული 
სრულიათ გაშორებული არის” (II, 501), რის გამო “ზოგერთის გულში 
სარწმუნოება კინაღამ მკუდარი არის” (II, 501).

შესაბამისად, ქადაგებანი შეაგონებს მორწმუნეებს, რომ სულაც 
არაა საკმარისი კათოლიკედ ყოფნა (რაც მათ თუნდაც ბუნებრივად 
განაშორებდეს ეგრეთ წოდებულ “მწვალებელთაგან”), არამედ მნიშ-
ვნელოვანი და გადამწყვეტია, იყვნენ ისინი კარგი კათოლიკეები: 
“სარწმუნოება, რომლითა გრწამსთ, რომ ჲესო ქრისტე, მართლათ 
იყოს წმიდა ზიარებაში, იქს, რომ თქვენ კათოლიკები იყოთ და გაყო-
ფილნი იყოთ მწვალებელთაგან, მაგრამ სარწმუნოება, რომელი იქს, 
რომ თქვენ ირწმუნოთ და ჰქნათ კარგი საქმენნი, არათუ მარტო იქს, 
რომ კათოლიკები იყოთ, მაგრამაც კარგი კათოლიკები იყოთ” (II, 278).

მქადაგებელი არწმუნებს მსმენელებს, რომ ამქვეყნად არსებული 
განსაცდელი ადამიანთა ცოდვის შედეგია (ამ შემთხვევისასაც, იგი 
სავსებით მისდევს ქრისტიანულ მოძღვრებას), რისი დადასტურება 
მოიპოვება ბიბლიურ წიგნებში (აქვე გახმიანდება მორიგი მოწოდება 
მათს წასაკითხავად): “წაიკითხეთ წმიდა წერილი, რომ უთუოთ იპო-
ვნით, რომ სულ დამარცხება და უბედურობა, რომლითა ღმერთმან 
გაუწყრა ადამიანებსა, სულ გამოსულა ადამიანების ცოდვებისათ-
ვის” (II, 497). სამყაროს სურათი კი შემაძრწუნებელია, რადგან ირგვ-
ლივ ვარამს დაუსადგურებია: “ყოველგან დამარცხება იპოვება; ცხა-
დათ ბედნიერობა აღარ არის; მრავალი სახლებში სხვა არ იპოვება, 
თუ არ ღარიბობა და დაღონება; კინაღამ ყოველგან შიმშილობა და 
ძვირობა მუდამ მოემატება; მიწისძრვა ჩაღუპავს ბევრს ქალაქებს და 
სოფლებსაც; ჟამის ჭირი წაახდენს ბევრს ქვეყანას; სეტყვა აქცევს 
სულ მინდორის ხილსა; ომი საშინელათ აენთება და აავსებს მინდო-
რსა კათოლიკების სისხლითა” (II, 496). არაა ადვილი, დაუეჭვებლად 
განისაზღვროს, რატომაა დასახელებული ომის მსხვერპლთა შორის 
მხოლოდ და მხოლოდ კათოლიკენი, მაგრამ სავარაუდოა, რომ მქადა-
გებელი აღიარებს კათოლიკეთა საგანგებო პასუხისმგებლობას სამყა-
როსეულ შეჭირვებათა წინაშე და, შესაბამისად, კათოლიკური საკრე-
ბულოს წევრებს მოაგონებს, რომ სწორედ მათ მოუწევთ, საკუთარ 
თავზე იწვნიონ ნაცვალგების კანონზომიერება.

ღმრთისმსახურებაზე მყოფ მორწმუნეებს მქადაგებელი განუხრე-
ლად აუწყებს ქრისტიანული თავისუფლების და, შესაბამისად, ადამი-
ანის მიერ არჩევანის გაკეთების შესაძლებლობის არსს, – რომ არჩევა-
ნის გაკეთება მთლიანად, სრულიად კერძო ადამიანის ხელთაა: “ჲესო 
ქრისტე არავის ძალს არა ატანს, რომ იაროს ვიწრო გზაზე იმასთანა 



188

გამოხმაურება / Response

და არც ეშმაკი არავის ძალს არა ატანს, რომ წავიდეს იმასთა9 განიერს 
გზაზე; აბა, ყოველი თავის ნების პატრონი არის და როგორც უნდა და 
ეამება, ისრე შეუძლია წასულა ანუ ერთზე, ანუ მეორეს გზაზე” (II, 
426). ამგვარი მსჯელობა, რა თქმა უნდა სწორედ კათოლიკურია და 
სრულიად გამორიცხავს, უპირისპირდება წინასწარგანსაზღვრულო-
ბის (praedestinatio) პროტესტანტულ-რეფორმაციულ სწავლებას10. 

აღსანიშნავია, რომ ქადაგებებში მკაფიოდ გასაგონია არა მარტო 
მოსალოდნელი შეგონება მორწმუნეთა მიმართ, მათ მიერ ქრისტია-
ნულ მცნებათა აღსასრულებლად, მათი ზნეობრივი ცვლილებისაკენ, 
ზნეობრივი განწმედისა და ამაღლებისაკენ, მუდმივი სულიერი ზრდი-
საკენ, არამედ გაცხადებულად ისმის მოხმობა, საყოველთაო მოწო-
დება წმიდანობისაკენ, – რომ ყოველ ადამიანს აქვს მინიჭებული შე-
საძლებლობაც და მოვალეობაც, გახდეს წმიდანი, – რაც კათოლიკური 
მოძღვრების ერთ-ერთი საფუძველია: “არათუ მარტო შეგვიძლია, რომ 
დიდი წმიდანნი შევიქნათ, რაგინდ დიდი ცოდვილნი ვიყოთ, მაგრამაც 
რომ ვალი გვაქვს, რომ დიდი წმიდანნი შევიქნათ” (II, 441). 

ბუნებრივია, კათოლიკე მღვდელმსახურს არ აეჭვებს კათოლი-
კური სარწმუნოების სრული ჭეშმარიტება, მაგრამ, როგორც ჩანს, 
მისთვის მტკივნეული აღმოჩენილა ბრალდება, – რაც, ალბათ, მას 
ქრისტიანობის ბიზანტიური შტოს და, კერძოდ, ქართული ეკლესიის 
წარმომადგენელთა მხრივ ესმოდა, – რომ მართლმადიდებელი სარ-
წმუნოების ოდინდელი, ურყევი მიმდევარნი სწორედ ისინი და მხო-
ლოდ ისინი არიან, ხოლო კათოლიკეებმა დათმეს თავდაპირველი 
მოძღვრება ან, კიდევ მეტი, ხელახლა შექმნეს რაღაც ახალი სარწმუ-
ნოება თუ სწავლება. ამ თვალსაზრისს, გარემოს გათვალისწინებით, 
მქადაგებელი შეაგებებს საკუთარ მტკიცე რწმენას, რომელიც, ზოგა-
დად, კათოლიკე ეკლესიის მოძღვრებას ეფუძნება, რომ კათოლიკური 
სარწმუნოება, რომელსაც ქრისტიანობის რომაული შტო წარმოა-
დგენს, სწორედაც უძველესი და პირვანდელი ქრისტიანობაა: “წმიდა 
კათოლიკე სარწმუნოება ასწავლის, და ეს სარწმუნოება ერთი ახალი 
სარწმუნოება არ არის, როგორც ზოგნი უმეცარნი იტყვიან, მაგრამ 
ერთი დიაღ ძველი სარწმუნოება არის” (II, 217). 

აღიარებულია, რომ ერთ-ერთი უმთავრესი განსხვავება თუ გა-
ნხეთქილება, – საუკუნეთა წიაღ, – ამ ორი შტოს ქრისტიანთა შორის, 
შეეხება საიქიო ცხოვრების დაყოფა-დანაწილებას: თუ ბიზანტიური 
შტო მიწიერი ცხოვრების მიღმა მხოლოდ სამოთხესა და ჯოჯოხეთს 
აღიარებს, რომაული შტო ამტკიცებს მათ შორის, ასევე, განსაწმედ-

9	  სავარაუდოდ, უნდა იყოს: “იმასთან”.
10	  იხ. A. G. Palladino, “Predestination”, New Catholic Encyclopedia, 2nd ed., Vol. 11, p. 647-657.



189კადმოსი 16, 2024

მერაბ ღაღანიძე.  არაქართველი მქადაგებლის ქართულ ქადაგებათა კრებული

ლის (იგივე სალხინებლის) არსებობას11. ქადაგებათა ავტორის, – ბუ-
ნებრივად, კათოლიკური მოძღვრების მიმდევრის, – სიტყვებით, “გა-
საწმედელი უეჭველათ არის” (II, 217), ხოლო ეს “ჭეშმარიტება სულ 
კათოლიკებთ ჰრწმენენ” (II, 218)12. მქადაგებელი ამგვარად აღწერს 
განსაწმედელში მყოფ გარდაცვლილთა სულიერ მდგომარეობას (რო-
მელიც არაა მუდმივი, – ჯოჯოხეთისა და სამოთხისაგან განსხვავე-
ბით) და, ამ მდგომარეობაში ყოფნისას, ცოდვებისაგან მათს ცეცხლის-
მიერ განწმენდას: “თუ ის ცეცხლი ტანჯავს და აწამებს მათ, ამას იქს, 
რათა ჩკარათ გაიწმინდონ და გამოვიდნენ იმ სატანჯველების ადგი-
ლისაგან” (II, 260); მაგრამ, ამასთანავე, იგი მიმართავს მორწმუნეებს 
და შეახსენებს მათს მოვალეობას გარდაცვლილთა, – განსაწმედელში 
მყოფთა, – მიმართ: “თუ თქვენ მოწყალენი იქნებით იმ სულებზედა, 
როგორც დავალებულნი ხართ და სულ თქვენის ძალითა უშველით 
მათ, რათა ჩკარად გამოვიდნენ იმ საშინელის ცეცხლისაგან და მივიდ-
ნენ სასუფეველის დიდებაში, თქვენ კურთხეულნი იქნებით ღმერთი-
საგან ამ ქვეყანაში და თქვენის სიკუდილის უკან თუ მიხვალთ გან-
საწმედელში, ღმერთი იქს, რომ ცოცხალთა გიშველონ და ასრე ადრე 
გიხსენს თქვენის სატანჯველებთაგან და წაგიყვანს სასუფეველში 
თავის ღმრთიურის სახიერების სალხინებმად13, რომ ღმერთმან გაღი-
რსოსთ” (II, 260-261). ამგვარად, სწორედ განსაწმედლის სინამდვილეს 
ეფუძნება მიცვალებულთა სულებისათვის ცოცხალთა ლოცვის არა 
მარტო საზრისიანობა, არამედ საჭიროებაც. ამქვეყნად მყოფმა არა-
სოდეს იცის, სად იმყოფება იმქვეყნად მყოფი (გარდა წმიდანებისა), 
მაგრამ სწორედ ამის გამო ლოცვას იმსახურებს ყოველი გარდაც-
ვლილი, რომელიც, შესაძლოა, რომ სწორედ განსაწმედელში იმყოფე-
ბოდეს. კიდევ, თვალნათლივ მჟღავნდება კათოლიკური ნაცვალგების 
წესი: ვინც ილოცებს განსაცდელში მყოფთათვის, ილოცებენ მისთვი-
საც, როცა იგი განსაცდელში აღმოჩნდება. 

11	  �შდრ. სულხან-საბა ორბელიანი: “განსაწმედელი – რომელი არს სალხინებელი, 
სადა არს მონანულთა ცოდვილთა სულთა სამყოფი” – სულხან-საბა ორბელიანი, 
ლექსიკონი ქართული, I, თბ.: მერანი, 1991, გვ. 141; ნიკო ჩუბინაშვილი: “განსაწ-
მედელი (სულთა ცოდჳსაგან, ჰაზრისაებრ პაპისტთასა)” – ნიკო ჩუბინაშვილი, 
რუსულ-ქართული ლექსიკონი, II, თბ.: საბჭოთა საქართველო, 1973, გვ. 648; მე-
რაბ ღაღანიძე, “სულხან-საბა ორბელიანი და კათოლიკე ეკლესიის მოძღვრება”, 
წგ-ში: მერაბ ღაღანიძე, ლიტერატურა, კულტურა, რელიგია, 2/1, თბ.: საქართვე-
ლოს პარლამენტის ეროვნული ბიბლიოთეკა, 2021, გვ. 45-49.

12	  �განსაწმედლის შესახებ: Reginald Garrigou-Lagrange, Life Everlasting and the Immensity 
of the Soul: A Theological Treatise on the Four Last Things: Death, Judgment, Heaven, Hell, 
Rockford: Tans Books and Publishers, 1991, p. 147-201 (ფრანგული ორიგინალი: 
Reginald Garrigou-Lagrange, L’Éternelle vie et la profondeur de l’âme, Paris: Desclée, de 
Brouwer, 1949); Helmut Vordermayer, Die Lehre vom Purgatorium und die Vollendung 
des Menschen: Ein moraltheologischer Beitrag zu einem umstrittenen Lehrstück aus der 
Eschatologie, Innsbruk: Tyrolia, 2006.

13	  სავარაუდოდ, უნდა იყოს: “სალხინებლად”. 



190

გამოხმაურება / Response

კიდევ, მქადაგებელი აცხადებს, რომ იესო ქრისტეს აღდგომი-
სას, მაცხოვარმა მართალთა სულები ამოიყვანა არა ჯოჯოხეთიდან, 
არამედ სწორედ განსაწმედლიდან, ხოლო ამ თვალსაზრისს აფუძნებს 
დასავლური ეკლესიის მოძღვართა გამონათქვამებზე: “წმიდა გრი-
გოლი პაპი, წმიდა აგვისტინე და წმიდა ანსელმე იტყვიან, ვითარმედ, 
როდის ჲესო ქრისტე მკუდრეთით აღდგა, სულ განსაწმედელის სუ-
ლები დაიჴსნა” (I, 31).

აღსანიშნავია, რომ ბიბლიურ მონაკვეთთა განმარტებისას თუ სა-
ზოგადო ქადაგებისას, მსჯელობა ემყარება როგორც წმიდა წერილს, 
ასევე განსჯითს, ლოგიკურ დასაბუთებასაც. ერთგან, – თუნდაც, 
კერძო საღმრთისმეტყველო საკითხის განხილვისას, – გაცხადებუ-
ლია სწავლების ზოგადი საფუძველი: “საძირკველი ორი არიან: ერთი 
არის სამღთო წერილის მოწმობა და მეორე არის ჭკუიანობის საბუთი” 
(I, 38). ამდენად, მღვდელმსახური ამჯერადაც ეფუძნება კათოლიკურ 
მოძღვრებას და გამორიცხავს სარწმუნოების ერთადერთ საფუძვლად 
ბიბლიური წიგნების – წმიდა წერილის აღიარებას (პროტესტანტული: 
“Sola scriptura”), რადგან მისთვის, როგორც კათოლიკისათვის, ღირე-
ბული და აუცილებელია არა “მხოლოდ”, არამედ “და” (et)14.

ამავე დროს, მეტად შესამჩნევად, მსჯელობათა ბურჯად თუ სა-
ბუთად მოხმობილია წმიდა მამათა და ეკლესიის მოძღვართა (Doctores 
Ecclesiae) განსჯანი, რაც უჩვეულო არაა, ზოგადად, ჰომილეტიკი-
სათვის, რომელიც წინამორბედთა დამოწმება-მითითებას ეყრდნობა 
ხოლმე, მაგრამ ამ შემთხვევისას, განსაკუთრებული ისაა, რომ, ქა-
რთულად წმიდა წერილის განმარტებისას თუ ქადაგებისას, ქართულ 
გარემოში შემოდის არა მარტო აღმოსავლეთის საქრისტიანოს მამები 
(რაც ჩვეულებრივი იყო საუკუნეთა განმავლობაში): იოანე ოქრო-
პირი15, კირილე ალექსანდრიელი (“ჩირილლო ალესანდრინელი” – II, 
412), დიონისე არეოპაგელი (“დიონისიო არეოპაჯითელი” – II, 16), იო-
ანე დამასკელი, არამედ, ასევე, დასავლეთის საქრისტიანოს მამები: 
ირინეოსი, ამბროსი, იერონიმე, ავგუსტინე (“აგვისტინე” – II, 262; II, 
428; II, 436), გრიგოლ დიდი, ისიდორე, პეტრე დამიანელი, ანსელმე, 
ბერნარდე, ბონავენტურა (“ბონავენთურა” – II, 36, 275, 513), ხოლო, 
მათ შორის, განსაკუთრებით ხშირად, თომა აკვინელი: “ასრე იტყვის 

14	  �კათოლიკური “და”-ს მნიშვნელობის შესახებ: Hans Urs von Balthasar, Der antirömische 
Affekt: Wie lässt sich das Papsttum in der Gesamtkirche integrieren?, Freiburg: Verlag Herder 
KG, 1974, S. 248-253 (ინგლისური თარგმანი: Hans Urs von Balthasar, The Office of Peter 
and the Structure of the Church, San Fransisco: Ignatius Press, 1986, p. 301-307).

15	  �სხვათა შორის, ნიშნეულია, რომ იოანე ოქროპირის მოღვაწეობის ქალაქად და-
სახელებულია არა კონსტანტინოპოლი, არამედ სტამბოლი, როგორც ერქვა უკვე 
ოსმალეთის დედაქალაქს, მქადაგებლის ხანაში: “წმიდა ოქროპირი ქადაგობდა 
სტამბულის ქალაქში“ (II, 446).



191კადმოსი 16, 2024

მერაბ ღაღანიძე.  არაქართველი მქადაგებლის ქართულ ქადაგებათა კრებული

წმიდა თომა აქვინელი” (I, 82), “ასრე ბაასობს წმიდა თომა აქვინელი” 
(I, 83), “წმიდა თომა აქვინელი პასუხებს და იტყვის” (I, 155), “იტყვის 
წმიდა თომა აქვინელი” (II, 15,16), “ასრე იტყვიან წმიდა მამანი და 
მეტადრე წმიდა თომა აქვინელი” (II, 147) და ა. შ. საკითხი, რა თქმა 
უნდა, საგანგებო ძიება-გამოკვლევას საჭიროებს, მაგრამ შესაძლოა 
ითქვას, რომ საქმე გვაქვს წმიდა თომა აკვინელის ერთ-ერთ პირველ 
წერილობითს ხსენებასთან და მითითებასთან ქართულად. არაა გა-
მორიცხული, ჩაღრმავებული შესწავლის შედეგად აღმოჩნდეს, რომ 
დამოწმებისას მქადაგებელი თარგმნის კიდეც ქართულ ენაზე ცალ-
კეულ ნაწილებს წმიდა თომას თხზულებათაგან (ისევე, როგორც სხვა 
ღმრთისმეტყველთა ნაწერებიდან). 

გასათვალისწინებელია, რომ, კერძოდ, იმ დროისათვის, მეთ-
ვრამეტე საუკუნის მიწურულისათვის, როცა წარმოითქმებოდა და 
იწერებოდა ეს სწავლებანი თუ ქადაგებანი, კათოლიკე ეკლესიის მო-
ძღვრებად (დოქტორებად) გამოცხადებული იყო თხუთმეტამდე მამა, 
მათ შორის, ძველი ეკლესიის დროიდან – ოთხი აღმოსავლელი და 
ოთხი დასავლელი მამა16 (დასახელებულთაგან, კირილე ალექსანდრი-
ელი და იოანე დამასკელი, პეტრე დამიანი და ბერნარდე კლერვოელი 
შეემატა მხოლოდ მეცხრამეტე საუკუნეში, ხოლო ირინეოს ლიონელი 
– ახლახან, ოცდამეერთე საუკუნეში).

ამას გარდა, ღირსშესანიშნავია, რომ ქადაგებათა ტექსტებში 
დამოწმებულია, თუმცა მკრთალად, ანტიკური სამყაროს ფილოსო-
ფოსებიც, – ისინი, რომელთა სახელები, თითქმის ყოველთვის, გამო-
რჩეულად ძვირფასი იყო ქრისტიანთათვის: ანაქსაგორა (“ანაზაგორა” 
– II, 363), პლატონი (“ფლატონე, ფილოზოფოსთა მთავარი” – II, 114), 
არისტოტელე (“არისტოთილე, ფილოზოფოსთა მთავარი” – II, 313), სე-
ნეკა (“სენეკე” – II, 113)17. 

ისიც შესამჩნევია, რომ ქადაგებებში მაგალითებად, განსახილ-
ველად, სამსჯელოდ არაერთგზის მოყვანილია ხოლმე რომელიმე გა-
რდასული ამბავი ევროპის სამოქალაქო ისტორიიდან თუ დასავლური 
ეკლესიის ისტორიიდან. ასევე, ზოგჯერ, სახელდებით დამოწმებულია 
ან, კიდევ მეტი, შესაძლოა, პირდაპირ ნათარგმნია მონაკვეთები ანტი-

16	  �ეკლესიის მოძღვართა შესახებ – ოდნავ მოძველებული, მაგრამ მაინც აქამდე 
მნიშვნელოვანი ნაშრომები: Bernard McGinn, The Doctors of the Church: Thirty-
Three Men and Women Who Shaped Christianity, New York: A Crossroad Book, 1999; 
Christopher Rengers, The 33 Doctors of the Church, Rockford: Tans Books and Publishers, 
2000; ამჟამად, 2024 წელს, კათოლიკე ეკლესია აღიარებს ეკლესიის ოცდაჩვი-
დმეტ მოძღვარს. 

17	  �ანტიკურ ფილოსოფოსთა მემკვიდრეობის (კერძოდ, პლატონის, არისტოტელეს, 
სენეკას) აქტუალურობის შესახებ ქრისტიანული ტრადიციისათვის – ძველი და 
მოკლე, მაგრამ საფუძვლიანი და მომცველი მიმოხილვა: Christopher Dawson, The 
Making of Europe: An Introduction to the History of European Unity, Washington: The 
Catholic University of America Press, 2003, p. 52-67.



192

გამოხმაურება / Response

კურ მემატიანეთა თუ ბუნებისმეტყველთა ნაშრომების დასავლურე-
ნოვანი ვერსიებიდან (ამგვარი, არცთუ მცირერიცხოვანი ცალკეული 
მონაკვეთების უშუალო თარგმანის შესაძლებლობას სრულიადაც არ 
გამორიცხავენ ორტომეულის გამომცემლები – I, VI).

თუმცა, ამ გარემოებათა გათვალისწინებით და ამასთან ერთად, 
მაინც საგანგებოდ აღსანიშნავია, რომ მქადაგებელი მკაფიოდ მიმა-
რთავს სწორედ იმ კათოლიკეებს, რომელთათვისაც საურთიერთო ენა 
ქართული იყო და რომლებიც იმჟამად საქართველოში ცხოვრობდნენ, 
ან, უფრო ზუსტად, როგორც ტექსტებიდან ცხადად ჩანს, ტფილისში 
სახლობდნენ: “ჰაჲ, თიფლისელო კათოლიკებო, თიფლისელო კათო-
ლიკებო!” (II, 31), “ღმერთი იტყვის, ჩემი თიფლისელი კათოლიკები მე 
დამიტევეს, რომ წყარო წყლისა ცხოველისა ვარ და საუკუნო ცხოვრე-
ბას მივსცემ მათ, რომელთ ჩემი სიყვარული აქვსთ” (II, 30), “ღმერთი 
ჩივის თქვენზედა: ერმან ჩემმან, იტყვის თიფლისელთ კათოლიკებთ, 
რომელთა უანგარიშო სიკეთე უყავი, დამიტევეს მე და შემცოდეს, და 
რომლისა მიზეზისათვის?” (II, 41). ნიშანდობლივია, რომ ამგვარი ხელ-
შესახები ცხადყოფით, ღმერთი, რა თქმა უნდა, მიმართავს სწორედ 
ცალკეულ, ერთეულ, კონკრეტულ ადამიანებს, რომლებიც გეოგრაფი-
ულად განსაზღვრულ ადგილას იმყოფებიან. 

ტექსტების გაცნობა-შესწავლისას, ბუნებრივად წამოიჭრება შე-
კითხვა, მიემართება თუ არა ქართულად ნათქვამი სწავლება-ქადაგე-
ბანი ყოველთვის ერთსა და იმავე საკრებულოს თუ ისინი არა მარტო 
სხვადასხვა დროს, არამედ სხვადასხვა ადგილასაც წარმოითქვა, – მა-
გალითად, საქართველოს სხვადასხვა დასახლებაში ანდა, შესაძლოა, 
ტფილისის სხვადასხვა კათოლიკური თავყრილობის წინაშე. პასუხი, 
როგორც ჩანს, გარკვეულია, რადგან მქადაგებელი დროდადრო იმოწ-
მებს ხოლმე ადრეულ ქადაგებებს და შეახსენებს მათ მსმენელებს, 
რითაც უზრუნველყოფს სწავლება-დამოძღვრის უწყვეტობას, რო-
გორც თუნდაც ამ შემთხვევისას: “თუ მოიგონებთ, მსმენელნო, უწი-
ნდელს ქადაგებაში შეგატყობინე [...]” (II, 53). 

აუცილებლად საჭიროა დახასიათდეს სწავლება-ქადაგებათა ენო-
ბრივი განზომილებაც, – რაკი ისინი ქართულად წარმოითქმებოდა და 
ქართულადაა დაწერილი: საგანგებო კვლევამდე, უკვე ამთავითვე, 
ნიშნეულია, რომ, არსებული ტექსტების გამოხატულად მდიდარი 
ლექსიკონისა და ორთოგრაფიულ შეცდომათა სიმცირის მიუხედა-
ვად, მათში მაინც თვალშისაცემია ფონეტიკური, მორფოლოგიური, 
სინტაქსური, ლექსიკური უზუსტობანი, რაც განპირობებულია იმით, 
რომ მქადაგებელი და ქადაგებათა ჩამწერი, – სავარაუდოდ, ერთი 
და იგივე პირი, – ნამდვილად არაქართველი იყო: უცხოეთიდან ჩამო-



193კადმოსი 16, 2024

მერაბ ღაღანიძე.  არაქართველი მქადაგებლის ქართულ ქადაგებათა კრებული

სული კათოლიკე მღვდელი, დადგენილი მოძღვრად ქართული კათო-
ლიკური საკრებულოს სულიერ საჭიროებათა აღსასრულებლად. 

მაგრამ არც ისაა არანაირად შეფარული, რომ მქადაგებელი არ-
ცთუ იშვიათად გამოთქვამს უკმაყოფილებასა და საყვედურს მორ-
წმუნეთა მიმართ, მაგალითად, თუნდაც იმის გამო, რომ ქრისტიანი 
ახალგაზრდები სულაც არ გამოხატავენ სურვილს, იარონ ტაძარში, 
ჩაერთონ ღმრთისმსახურებაში და მონაწილეობა მიიღონ, როცა აღ-
სრულდება საიდუმლონი (იქნება ეს აღსარება ან ზიარება), მიუხედა-
ვად იმისა, რომ მშობლები მათ მოუწოდებენ ეკლესიური ცხოვრებისა 
თუ გონიერი, თავშეკავებული ქცევისაკენ ყოველდღიურ გარემოში: 
“ეგების თქვენი მამანნი არ გიბრძანებენ, რომ მოხვიდეთ ლოცვაზე 
და წირვაზე, რომ ხშირათ გაენდოთ და ეზიაროთ? დიაღ! და თქვენ 
რასა იქთ? ბრაზიანათ გახვალთ სახლისაგან და არათუ მარტო არ 
მოხვალთ ლოცვას და წირვაზე, მაგრამაც წახვალთ ბაზარში და იმ 
ალაგში, რომელში სულის დაკარგვის სათუო არის, და უფროსი ერთი, 
რაც არ უნდოდა, გექნათ, ამას შვრებით. ეგების არ გეტყვიან, რომ არ 
წახვიდეთ იმ ამხანაკებთანა, რომელნი ეშმაკისაგან უარესი არიან? 
დიაღ! და თქვენ როგორ მორჩილობთ? ღმერთმან იცის!” (II, 518).

დაბოლოს, ნამდვილად საგანგებო ყურადღებას იმსახურებს, 
– განსაკუთრებით, ყოფის ისტორიკოსთა მხრივ, – რომ ერთ-ერთი 
ქადაგება ვრცლად აღწერს რიგითი, ჩვეულებრივი ქართული კათო-
ლიკური საკრებულოს ჩვევებს, მორწმუნეთა ყოფაქცევას ტაძარში 
(განსაკუთრებით და დაწვრილებით, ღმრთისმსახურებისას), რაც გა-
მონაკვთულ, მეტყველ სურათს ხატავს ეპოქისეული ყოველდღიურო-
ბის ცხოვლად წარმოსადგენად. მოძღვარი არ ფარავს თავის გულნაკ-
ლულობას და თავს არ იკავებს მძაფრი საყვედურის გამოთქმისაგან, 
როცა იგი მკაცრად მიმართავს კათოლიკე მორწმუნეებს იმის გამო, 
თუ როგორია მათი საქციელი, თუ როგორ უჭირავთ მათ თავი, როცა 
ისინი საყდარში იმყოფებიან, – მით უმეტეს, მღვდლის მიერ ზიარების 
საიდუმლოს აღსრულებისას.

როგორც აღიარებს მქადაგებელი, მას იმედი ჰქონდა, რომ ვითა-
რება შეიცვლებოდა, გამოსწორდებოდა, მაგრამ ყოველდღიურად, მის 
თვალწინ, მდგომარეობა მხოლოდ უარესდება, რის გამო იგი ამგვა-
რად მიმართავს თავის სამწყსოს: “მე აქამდისინ, რაგინდ მინახავს ამ 
წმიდა საყდარში თქვენი ურიგობა, მაინც დავჩუმდი თქვენის მოქცე-
ვის იმედითა, მაგრამ ამიტომ ვხედავ ყოველდღივ, რომ, მოქცევის მა-
გიერათ, თქვენი ურიგობა უფრო მოემატება” (II, 522).

ღირსშესანიშნავია, რომ კათოლიკე მღვდელმსახური, შედარების 
მიზნით, აღწერს, თუ როგორ იქცევიან სხვა აღმსარებლობათა მიმდე-



194

გამოხმაურება / Response

ვარნი, – მუსლიმები, იუდეველები თუ წარმართები, – მათი საკუთარი 
რელიგიური რიტუალების აღსრულებებისას, რის შემდეგ, იგი დაუ-
ფარავად აცხადებს, რომ, მიუხედავად მათ მიერ აღიარებულ რწმე-
ნათა მცდარობისა, მათი დამოკიდებულება საკუთარ სატაძრო მო-
ვალეობათა მიმართ უფრო გულისხმიერია და ნამდვილად აღსავსეა 
შესაბამისი მოწიწებით: “აჰ, სარწმუნოება, სარწმუნოება, სადა ხარ?! 
თათრები, რაგინდ ფინთნი იყვნენ, ჰურიები, რაგინდ დაჟინებულები 
იყვნენ, და წარმართნი, რაგინდ დაბრმავებულნი იყვნენ მათი უცო-
დინარობისაგან, მაინც მათი სალოცავში ამდენის მორმუნებით18 და 
ნამუზიანობით დგებიან, რომ ჰქონიათ19, რომ ერთი დიაღ დიდი უპა-
ტიობა იყოს, თუ იმაში ადუჟებენ, თუ იხველიან, თუ გაიზმორებენ; და 
კათოლიკებს, რომელნი აღვიარებენ, რომ საყდარში ჭეშმარიტი ღმე-
რთი დგება, როგორც თავის სახლში, გულიანობა აქვსთ, რომ იმაში 
გაიცინონ, ილაპარაკონ და ჰქნან უარესი საქმენნი? აჰ, სარწმუნოება, 
სარწმუნოება სადა ხარ?! აჰ, კათოლიკებო, მარტო სახელით კათო-
ლიკებო!” (II, 524). 

ნიშანდობლივია, რომ მოძღვარი საჩინოდ მიჯნავს სახელით კა-
თოლიკეობას – საქმით თუ ცხოვრებით კათოლიკეობისაგან. მას მი-
აჩნია, რომ საყდარში მოსვლა და ღმრთისმსახურებაზე დასწრება არ 
აქცევს ადამიანს კათოლიკედ (იგი ისევ “ურჯულოდ” რჩება!), ხოლო 
სარწმუნოება უნდა გამოიხატოს და დადასტურდეს ქმედითი დამო-
კიდებულებით: “აწ მითხარით, საყდრის შემაგინებელნო, ამისთანა 
საქციელი კათოლიკისა საქციელი არის ანუ ურჯულოსა? ურჯულოსა 
საქციელი არის და უარესი!” (II, 529-530).

საერთოდ, ამ ადამიანთა ქცევა ტაძარში, როცა ღმრთისმსახური 
წირვას აღავლენს, – ნებსით თუ უნებლიეთ, – გამოხატავს უპატივცე-
მულობას იმის მიმართ, რაც იქ ხდება: “საყდარში იცინიან, ლაპარაკო-
ბენ; ძრახვენ, ვინც გადის; ვინც შედის, უყურებენ” (II, 525). კიდევ მეტი, 
“ზოგერთნი ჯდებიან შესაწირავის დროში; ზოგერთს თავსა ზედა 
ქუდი აქვსთ, როგორ თუ წვიმას, ანუ თოვლის ქვეშე იქმნებოდნენ; და 
ზოგერთნი სხვას არ იქმონენ, ფურთხვის გარდა. ერთი სიტყვით, საყ-
დარში დგებიან იმგვარათ, რომ დგებიან ბაზარში. თუ ვლაპარაკობთ 
ჩაცმაზედა, უფრო დიდი უნამუზობა არ იპოვება, თუ არ საყდარში” 
(II, 528). 

მღვდლის უკმაყოფილებას იწვევს ის ქალები, რომლებიც არ 
ავლენენ სარწმუნოებრივ მოკრძალებას, რადგან, როგორც აღწერი-
ლობიდან ჩანს, მეტისმეტად ზრუნავენ გარეგნობისა თუ ტანსაცმლის 
სილამაზის გამო, რითაც უგულებელყოფენ ტაძრის მნიშვნელობას: 

18	  სავარაუდოდ, უნდა იყოს: “მორწმუნებით”.
19	  სავარაუდოდ, უნდა იყოს: “ჰგონიათ”.



195კადმოსი 16, 2024

მერაბ ღაღანიძე.  არაქართველი მქადაგებლის ქართულ ქადაგებათა კრებული

“ქალები და დედაკაცები, რომელნი მოვლენ საყდარში [...] ხატვრო-
ბითა პირზედა და ტანისამოზე, რათა აჩვენონ, რომ ლამაზი არიან [...], 
მაგრამ მათი სიმდიდრით და უნამუზის ტანისამოსით მასხარათ აგდე-
ბენ საყდარსა” (II, 528-529).

ყმაწვილთა მოქმედება კი, მქადაგებლის აზრით, საერთოდ, აღ-
მაშფოთებელია, – როგორც ჩანს, ბავშვების აღსაზრდელად და მათ-
თვის ქცევის წესების სასწავლებლად მშობლები სულაც არ ზრუნავენ: 
“მე არ გეტყვი, რას იქმონენ ყმარწვილები, არ გეტყვი, ამიტომ ასრე 
ცხადათ არის, რომ ისივე ბრმებიც ხედვენ: არათუ მარტო იცინიან, 
ხუმრობენ და თამაშობენ, მაგრამაც ჩქუბობენ, და უარესი რომ არის, 
როდის სხვანი მიდიან ტრაფეზე20 წმიდა ზიარების საიდუმლოს მიგე-
ბად ხელით, და ნემსით აცდენენ და უჩხლეტენ” (II, 529).

ამგვარი აღწერილობა, სადაც ასახულია ადამიანთა ყოველდღი-
ური ჩვევები, სულაც არაა ხშირი ქართულ წყაროებში, რაც, – კიდევ, 
დამატებით, – უთუოდ ზრდის ქადაგებათა ტექსტების მნიშვნელობას. 

დასასრულ, შეიძლება დარწმუნებით ითქვას, რომ არაქართველი 
მქადაგებლის ქართულ სწავლებათა და ქადაგებათა კრებული, რო-
მელიც არაერთ ასეულ გვერდს მოიცავს, – ამჟამად უკვე გამოქვეყნე-
ბული და ხელმისაწვდომი მკვლევართათვის, – კიდევ ბევრ კვლევითს 
საკითხს არა მარტო წამოჭრის, არამედ გადაჭრის კიდეც. მაგრამ 
გამოცემას მოეპოვება არა მხოლოდ საარქივო-აკადემიური დანიშ-
ნულება, არამედ ცხოვრებისეული გამოყენების შესაძლებლობაც, რა-
დგან ის აუცილებლად გამოადგება ყველა იმას, ვისაც ქრისტიანული 
მოძღვრების, – განსაკუთრებით კი, დასავლური ქრისტიანობის, – 
გაცნობა და მისგან სულიერი გამოცდილების შეძენა სწადია.

20	  იგულისხმება: “ტრაპეზზე”.



196

Merab Ghaghanidze
The University of Georgia, Georgia

merabghaghanidze@yahoo.com
DOI: 10.32859/kadmos/16/183-197

A Collection of Georgian Sermons by a Non-Georgian Preacher

Abstract

Ilia State University recently published a collection of commentaries on the 
Bible and sermons, written in Georgian, in two volumes. The manuscripts of 
these texts, housed in two separate collections without mention of the preacher, 
are currently in the General Archive of the Order of Capuchins (Archivio Gen-
erale Cappuccini), in Rome. These teachings, it seems, were originally preached 
by a non-Georgian priest in the second half of the eighteenth century for Geor-
gian Catholic believers. In the preface to the edition, the publishers suggest that 
the author was likely the Italian missionary Bernardino de Magliano.

The biblical commentaries include twenty-one texts, and the number of 
sermons stands at sixty-six. With such a large collection of writings now made 
accessible, over two centuries after they were printed, the need has arisen to 
clarify the meaning and value of the published texts, both as a whole and in-
dividually. It is necessary to give them a proper place not only in the Georgian 
homiletic heritage, which includes centuries-old remnants of Christian ser-
mons, but also in the national history of Georgia, Church history, history of 
public life, cultural history, and intellectual history. Further study of the texts 
from linguistic, literary, and ethnological perspectives will undoubtedly bear 
fruit.

The manuscripts have not been preserved in their entirety, as evidenced by 
the fact that the Biblical explanations provided by the preacher concern only 
the text of one book of the Old Testament, the First Book of Kings.

The article assesses the general significance of this two-volume work and 
presents the value of the published texts for understanding Biblical or theolog-
ical knowledge in the Georgian context of the time. Notably, in some sermons, 
the preacher addresses the believers from Tbilisi, indicating that the temple in 
which he served was located in Tbilisi.

The preacher considers it necessary to explain theological teachings, such 
as the concept of Purgatory, which is viewed differently by followers of the 
Roman-Catholic Church and the Oriental-Byzantine Church. In addition, the 
list of Church Fathers and Teachers referenced by the priest differs, although 

Kadmos. A Journal of the Humanities 16.2024: 183-197 
Received: 2/12/2024
Accepted: 20/12/2024
CC BY-NC 4.0



197კადმოსი 16, 2024

მერაბ ღაღანიძე.  არაქართველი მქადაგებლის ქართულ ქადაგებათა კრებული

special attention is given to the views of the Doctors of the Catholic Church, 
particularly St. Thomas Aquinas.

The descriptions of the everyday environment where divine service takes 
place are valuable for researchers. The preacher sharply assesses the attitude 
of believers towards being in the temple and participating in rituals. These 
descriptions will likely prove extremely useful to those studying how religion, 
culture, and intellectual movements shaped Georgia’s history, making them 
essential reading for anyone studying that period.




