
61კადმოსი 17, 2025

ომარ ბეგოიძე
ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტი, საქართველო 

omar.begoidze.1@iliauni.edu.ge
DOI: 10.32859/kadmos/17/61-87

ქართველური საკულტო ტოპონიმები 
ამჟამინდელ ჩრდილოეთ ოსეთში 

საკვანძო სიტყვები: ქართველური, ოსური, კულტი, ტოპონიმია, 
ეტიმოლოგია

შესავალი

ოსი ერის ეთნოკულტურულ სივრცეში განსაკუთრებული მრა-
ვალფეროვნებით და სიმდიდრით გამოირჩევა სარწმუნოებრივი 
სისტემა და მითოლოგია. რელიგიური კულტი, რომელიც გავრცელდა 
ოს მოსახლეობაში, არის უძველესი ტრადიციული რწმენის მსოფლიო 
რელიგიებთან, კერძოდ კი ქრისტიანობასთან შერწყმის მაგალითი, 
რამაც შემდგომში გამოიწვია რელიგიური სინკრეტიზმის განვითა-
რება (Цагаева 1971, 202). აღნიშნული გარემოება უკავშირდება ამჟა-
მინდელი ჩრდილოეთ ოსეთის ტერიტორიაზე საუკუნეების განმავლო-
ბაში განვითარებულ ისტორიულ და ეთნოკულტურულ პროცესებს. 
ცენტრალურ კავკასიაში მცხოვრები მოსახლეობა წარმოადგენდა სამ-
ხრეთ კავკასიაში ნეოლითის, ბრინჯაოსა და რკინის კულტურების გა-
ნუყოფელ ნაწილს. ეთნოკულტურული სიახლოვე კავკასიონის ჩრდი-
ლოეთ და სამხრეთ ფერდობებზე მცხოვრებ მოსახლეობის შორის 
შენარჩუნდა ამ რეგიონში მომთაბარე ირანულ და თურქულენოვანი 
ტომების მიგრაციის შემდგომ პერიოდშიც. ამრიგად, ამჟამინდელი 
ჩრდილოეთ ოსეთის ტერიტორიაზე ძველად მცხოვრები მოსახლეო-
ბის წარმართული კულტი და მითოლოგია ყალიბდებოდა აბორიგენი 
კავკასიური და ირანულენოვანი ტომების სარწმუნოებრივი და მითო-
ლოგიური სისტემების სიმბიოზით. 

კადმოსი. ჰუმანიტარულ კვლევათა ჟურნალი 17. 2025: 61-87 
განსახილველად მიღებულია: 04/08/2024 
დასაბეჭდად მიღებულია: 04/ 03/ 2025
CC BY-NC 4.0

mailto:omar.begoidze.1@iliauni.edu.ge


62

სტატია

მნიშვნელოვანი ეტაპი ამჟამინდელი ჩრდილოეთ ოსეთის რელი-
გიურ ცხოვრებაში დაიწყო IX-XII საუკუნეებში, როდესაც ძლიერდე-
ბოდა საქართველოს სამეფოს და ქართული მართლმადიდებლური 
ეკლესიის გავლენა ჩრდილოეთ კავკასიაში. ქართველების მიერ რეგი-
ონში აქტიურად შენდებოდა ეკლესიები და მონასტრები. ჩრდილოეთ 
ოსეთის ტერიტორიაზე ქართული ქრისტიანული ძეგლები ძირითადად 
ფიქსირდება ისტორიულ დვალეთსა და ალაგირის ხეობაში (ეკლესი-
ები ხოზითა მაირამ, თლი, ნარძუარ, ხუცაუძუარ, ზლესიძუარ, ნუზა-
ლის სალოცავი და სხვ). ქრისტიანობის დამკვიდრება ოსებში მიმდი-
ნარეობდა საქართველოს მთიანეთის მსგავსად, სადაც ქრისტიანული 
სალოცავები ხშირად იკავებდნენ წარმართული ხატების ადგილს ან 
ერწყმოდნენ მათ. ჩრდილოეთ კავკასიაში ქართული სახელმწიფოს 
და ეკლესიის გავლენის დასუსტება, განსაკუთრებით მონღოლთა შე-
მოსევების შემდეგ (XIII-XIV სს), იწვევდა რეგიონში ქრისტიანული 
რელიგიის პოზიციების თანდათანობით დათმობას. ამ ფონზე, ძლი-
ერდებოდა ოსურ მოსახლეობაში ქრისტიანობასთან პარალელურად 
შენარჩუნებული ტრადიციული კულტები, რაც აგრეთვე საქართვე-
ლოს მთიანეთში განვითარებული პროცესების იდენტური იყო. 

ოსთა რელიგიური ტრადიცია ყალიბდებოდა მრავალი საუკუნის 
განმავლობაში და შეიცავს რამდენიმე შრეს, კერძოდ, ტრადიციულ 
(კავკასიური, ირანული), ქრისტიანულ და ისლამურ ელემენტებს, 
თუმცა ყველაზე მრავალფეროვნად მიჩნეულია ის რწმენა-წარმო-
დგენები, რომლებიც ოსებს ჩამოუყალიბდათ კავკასიურ ნიადაგზე 
და გამოირჩევა დიდი მსგავსებით მეზობელი კავკასიელი ეთნოსების 
კულტებთან (Калоев 2004, 344). ოსური და კავკასიური, მათ შორის 
სვანური, მეგრული, რაჭული, მოხეური, მთიულური, ხევსურული, 
რწმენა-წარმოდგენების და მათთან დაკავშირებული წეს-ჩვეულებე-
ბის და დღესასწაულების მსგავსება იყო როგორც ტიპოლოგიური, ისე 
მატერიალური, ანუ ემთხვეოდა ღვთაებების, რიტუალების და დღესა-
სწაულების სახელებიც (Абаев 1990, 111). 

ოსების რელიგიურ ტრადიციაში ქართული ელემენტის განსაკუთ-
რებული როლის გათვალისწინებით, ადვილად ასახსნელია ქართვე-
ლური წარმოშობის საკულტო ლექსიკის ფართო გავრცელება ჩრდი-
ლოეთ ოსეთის ტოპონიმიაში. რელიგიურ-რიტუალური შინაარსის 
ტოპონიმების კონცენტრაცია გვეხმარება იმის დადგენაში, თუ რო-
მელი ჯვარ-ხატი იყო უფრო ძლიერი ამა თუ იმ მხარეში. ტოპონიმიის 
მეშვეობით ვიგებთ, რომელი სალოცავები მიივიწყა ადგილობრივმა 
მოსახლეობამ და რომელი პერსონაჟები არსებობდა მის მითოლოგი-
აში. რელიგიური შინაარსის სიტყვები გვხვდება როგორც სალოცავი 



63კადმოსი 17, 2025

ომარ ბეგოიძე.  ქართველური საკულტო ტოპონიმები ამჟამინდელ ჩრდილოეთ ოსეთში

ადგილების, ისე გეოგრაფიული ობიექტების სახელწოდებებში. სალო-
ცავის სახელი ჰიდრონიმში მიუთითებს მდინარის ან წყაროს წყლის 
გამოყენებაზე ამ სალოცავისთვის მიძღვნილ რელიგიურ რიტუა-
ლებში. სასოფლო-სამეურნეო მიწების სახელწოდებებში სალოცავის 
ხსენება გვამცნობს, რომ აღნიშნული მიწები ჯვარ-ხატების მამულე-
ბად ითვლებოდნენ ან მათზე ოდესღაც განთავსებული იყო სალოცა-
ვის ნიში (Цагаева 1971, 202-217). 

წინამდებარე ნაშრომი მიზნად ისახავს, გამოიკვლიოს ქართვე-
ლური საკულტო ტოპონიმიის მნიშვნელობა ამჟამინდელი ჩრდი-
ლოეთ ოსეთის მოსახლეობის ძველი რწმენა-წარმოდგენების გასაა-
ზრებლად. მიუხედავად იმისა, რომ ოსმა და ქართველმა მეცნიერებმა 
მიმოიხილეს დვალეთის ზოგიერთი ქართველური საკულტო ტოპო-
ნიმი, წინამდებარე სტატია არის იმის მცდელობა, რომ დამატებით 
გამოავლინოს ქართველური წარმოშობის ტოპონიმები ამ რეგიონში. 
გარდა ამისა, ქართველური საკულტო ტერმინები დვალეთის მიღ-
მაც გვხვდება და ვრცელდება ალაგირისა და დიგორის ხეობებში. ამ 
ქართველური ტოპონიმების მრავალფეროვნება და კონცენტრაცია 
თანამედროვე ჩრდილოეთ ოსეთის გარკვეულ რეგიონებში იძლევა 
ვარაუდის საფუძველს, რომ ადგილობრივ მოსახლეობას ჰქონდა მე-
ზობელ ქართველურ ეთნოსებთან საზიარო რწმენა-წარმოდგენები. 

ლიტერატურის მიმოხილვა

XX და XXI საუკუნეებში მოღვაწე ოსი მეცნიერები ჩრდილოეთ 
ოსეთის ტოპონიმებს სწავლობდნენ, რათა დაედგინათ მათი ეტიმო-
ლოგია, თუმცა ფუნდამენტური კვლევა ამ სფეროში ეკუთვნის ოს 
მკვლევარს ა. ცაგაევას (Цагаева 1971; 1975). მკვლევარი აღწერს ტო-
პონიმების სტრუქტურასა და მორფოლოგიას, სიღრმისეულად სწა-
ვლობს ეტიმოლოგიას ტოპონიმებისა, რომლებიც დაჯგუფებულია 
ოსეთის რეგიონების მიხედვით. მეცნიერი ასევე აღნიშნავს ჩრდი-
ლოეთ ოსეთის ტოპონიმიაში ქართული რელიგიური ტერმინების სი-
მრავლეს. მისი მონოგრაფია ღირებული წყაროა ამ სფეროში ყველა 
შემდგომი კვლევისთვის, თუმცა, ცაგაევას მიერ შემოთავაზებული 
ეტიმოლოგიის მნიშვნელოვანი ნაწილი არაზუსტია და საჭიროებს შე-
მდგომ კვლევას. გარდა ამისა, ცაგაევას მიერ „აუხსნელად“ გამოცხა-
დებულ ტოპონიმებში ხშირად ვლინდება ქართველური ეტიმოლოგია 
(Цагаева 1971; 1975). 

ქართველი მეცნიერები მე-20 საუკუნის შუა ხანებიდან სულ უფრო 
მეტად ამახვილებენ ყურადღებას დვალეთის ტოპონიმიაზე, რომელიც 
ამჟამად ჩრდილოეთ ოსეთს ეკუთვნის. ამ მიმართულებით პიონერებს 



64

სტატია

შორის იყო ქართველი მეცნიერი დ. გვრიტიშვილი, რომელიც სხვა-
დასხვა მასალის, მათ შორის დვალეთის ტოპონიმიის, შესწავლის სა-
ფუძველზე ამტკიცებდა, რომ დვალები ირანელენოვანი მომთაბარეე-
ბის მიერ ასიმილირებული ქართველური ტომია (გვრიტიშვილი 1949). 
ქართველი მეცნიერი, ვ. გამრეკელი, აღნიშნავდა, რომ ისტორიულ 
დვალეთში ჩატარებული ტოპონიმიკური კვლევები, მნიშვნელოვან 
როლს ასრულებს ძველი დვალების იბერიულ-კავკასიური წარმომა-
ვლობის ჰიპოთეზის გამყარებაში. გამრეკელმა ჩაატარა მრავალწლი-
ანი კვლევა დვალების ისტორიის, გეოგრაფიული ლოკალიზაციისა 
და ეთნიკური წარმომავლობის შესახებ (გამრეკელი 1958). მეცნიერმა 
პირველად გამოთქვა ვარაუდი, რომ დვალთა განსახლების არეალი, 
ისტორიული დვალეთის გარდა, მოიცავდა ამჟამინდელი ჩრდილოეთ 
ოსეთის სხვა ტერიტორიებსაც. დვალეთის ტოპონიმიის შესწავლი-
სას, ვ. გამრეკელმა თავდაპირველად ივარაუდა მისი ნახური წარმო-
მავლობა, მაგრამ არ გამორიცხა დვალეთის გეოგრაფიულ სახელებს 
შორის ქართველური ფენის არსებობა. ვ. გამრეკელის ნაშრომებმა 
საფუძველი ჩაუყარა დვალური ტოპონიმიის შემდგომ შესწავლას ქა-
რთულ აკადემიურ სივრცეში და მის ფარგლებს გარეთ. უნდა აღინიშ-
ნოს, რომ ვ. გამრეკელის ადრეულ ნაშრომებში შეიმჩნევა მიკერძოება, 
რაც გამოიხატება ფაქტობრივი მასალის (ტოპონიმების) გამოყენე-
ბაში დვალების ნახური წარმოშობის დასამტკიცებლად. შესაბამისად, 
მეცნიერი უგულებელყოფს რიგი ტოპონიმების მკაფიო ქართველურ 
ეტიმოლოგიას (გამრეკელი 1958; Гамрекели 1961). აღსანიშნავია, რომ 
მოგვიანებით გამრეკელმა უარყო დვალების ნახური წარმომავლო-
ბის ჰიპოთეზა და ისინი ზანურ (ქართველურ) ტომად მიიჩნია. მეცნი-
ერი ასევე მკაფიო ქართულ კვალს ამჩნევდა დვალების სინკრეტულ 
(ქრისტიანულ და წარმართულ) სარწმუნოებაში, და მასთან დაკავში-
რებულ ტოპონიმებში (გამრეკელი 1963). 

თანამედროვე ქართველი მეცნიერი რ. თოფჩიშვილი ერთ-ერთი 
გამორჩეული ექსპერტია დვალეთის ისტორიის საკითხებში. მის კვლე-
ვებში მნიშვნელოვანი ყურადღება ეთმობა დვალეთის ონომასტიკას, 
კერძოდ ტოპონიმებს და ანთროპონიმებს. მეცნიერი განიხილავს დვა-
ლური ტოპონიმების ქართველური წარმომავლობის ვერსიებს. თოფ-
ჩიშვილის მიერ წარმოებული ტოპონიმური კვლევების დასკვნები 
მხარს უჭერს მის ჰიპოთეზას, რომ ისტორიული დვალები იყვნენ ზა-
ნურ-სვანურ ენაზე მოლაპარაკე ქართველური ტომი (თოფჩიშვილი 
2021). 

დ. გვრიტიშვილის, ვ. გამრეკელისა და რ. თოფჩიშვილის მიერ 
ჩატარებული კვლევები წარმოადგენს დვალეთის ტოპონიმიის ყო-



65კადმოსი 17, 2025

ომარ ბეგოიძე.  ქართველური საკულტო ტოპონიმები ამჟამინდელ ჩრდილოეთ ოსეთში

ვლისმომცველი შესწავლის მცდელობას და ტოპონიმიკურ მასალას 
იყენებს ოსების ეთნოგენეზში „კავკასიური სუბსტრატის“ თეორიის 
მხარდასაჭერად.

ჩრდილოეთ ოსეთში ქართული ტოპონიმების ფენა უფრო მდი-
დარია, ვიდრე ეს წარმოდგენილია ოსი და ქართველი მეცნიერების 
ნაშრომებში, თუმცა, დღემდე ჩატარებული კვლევა არ იძლევა ტოპო-
ნიმიის სრულ სურათს და საკითხის შემდგომი შესწავლა აუცილებე-
ლია. ყველა ხსენებულმა და სხვა ქართველმა მკვლევარმა დვალეთში 
მკაფიოდ დააფიქსირა ქართველური ტოპონიმია, მათ შორის რელი-
გიური ტერმინები, თუმცა, მათი კვლევითი ინტერესი ნაკლებად იყო 
გამოხატული დვალეთის მიღმა ქართველური ტოპონიმების მიმართ. 
აღსანიშნავია, რომ ძალიან მწირია ამ თემაზე უცხოელი მეცნიერების 
პუბლიკაციების რაოდენობა. 

მეთოდოლოგია

სტატიაზე მუშაობის პროცესში გამოყენებულია თვისებრივი 
კვლევის მეთოდი. კვლევა დაეფუძნა შინაარსობრივ ანალიზს, რომე-
ლიც მოიცავს საკითხთან დაკავშირებული სამეცნიერო ლიტერატუ-
რის, ასევე ადგილობრივი მოსახლეობის ეთნოგრაფიული მასალების 
მიმოხილვას. ჩრდილოეთ ოსეთში საველე კვლევის ჩატარების შე-
ზღუდვების გამო, ჩვენ შევაგროვეთ და გავაანალიზეთ მონაცემები, 
ძირითადად, სამაგიდე კვლევის საშუალებით. სტატიისთვის ოსური 
ტოპონიმიკური მონაცემების იდენტიფიკაცია და შეგროვება ეყრდნო-
ბოდა ქართველი და ოსი მკვლევრების, უპირველესად კი ა. ცაგაევას, 
მიერ აღწერილ ტოპონიმებს. სტატიაში გამოყენებულია ა. ცაგაევას 
ნაშრომი, რომელიც მოიცავს ტოპონიმების გეოგრაფიულ ლოკალიზე-
ბას ჩრდილოეთ ოსეთის რეგიონების მიხედვით (Цагаева 1971; 1975). 

ჩრდილოეთ ოსეთის ტოპონიმებისა და ქართველური ენების ლექ-
სიკასა და ტოპონიმებს შორის მსგავსების გამოსავლენად გამოყენე-
ბულ იქნა ენათმეცნიერების ისტორიულ-შედარებითი მეთოდი. რელი-
გიური ტერმინების და მათთან დაკავშირებული ჩრდილოეთ ოსეთის 
ტოპონიმების ოსური გამოთქმის ფორმები ზოგ შემთხვევაში ქართვე-
ლურ ენებში მიღებული ფორმების იდენტურია, თუმცა ხშირად ისინი 
ფონეტიკურად დამახინჯებულ სახეს იღებს. ამრიგად, ეტიმოლოგიურ 
კვლევებში არასწორი ინტერპრეტაციის თავიდან ასაცილებლად, აუ-
ცილებელია განსაკუთრებული ყურადღება მიექცეს ქართულ-ოსურ 
ფონეტიკურ ტრანსფორმაციებს, რომლებიც შესწავლილი და განმა-
რტებულია ოსი და ქართველი მეცნიერების ნაშრომებში (Абаев 1949, 
291-308; ანდრონიკაშვილი 1984, 30-41).



66

სტატია

რელიგიურ-საკულტო მნიშვნელობის ტოპონიმები დღევანდელ  
ჩრდილოეთ ოსეთში

როგორც აღინიშნა, ძველი წარმართული კულტების და ქრისტია-
ნობის სიმბიოზის შედეგად ოსებში გავრცელდა სინკრეტული რწმენა, 
რომელიც დღემდე შემორჩენილია ო სურ ტრადიციაში. შესაბამისად, 
ჩრდილოეთ ოსეთის ტოპონიმიაში ვხედავთ როგორც ქრისტიანულ, 
ისე წარმართულ რწმენა-წარმოდგენებთან დაკავშირებულ ლექსი-
კას. ტოპონიმები ქართველური საკულტო ლექსიკით განსაკუთრებით 
დიდი რაოდენობით გვხვდება დვალეთში, თუმცა ასევე წარმოდგენი-
ლია მასთან მომიჯნავე ალაგირსა და დიგორში. 

ქურთათის და ალაგირის ხეობაში რამდენიმე ტოპონიმია ათჷნა̈გ̈ 
(Цагаева 1975, 65, 490). ვ. აბაევის ცნობით, ოსურ ხალხურ ტრადიცი-
აში დღესასწაული ათჷნა̈გ̈ აღინიშნება თიბვის დაწყებამდე და წა-
რმოადგენს ძველი წარმართული კულტის გამოძახილს, თუმცა მისი 
სახელწოდება უკავშირდება ქრისტიანული წმინდანის, მღვდელმო-
წამე ათინოგენეს სახელს. მეცნიერი აღნიშნავს, რომ ათჷნა̈გ̈-ს განსა-
კუთრებულად ეთაყვანებოდნენ ხევის სოფ. კობში მცხოვრები ოსები 
და მათი მეზობელი ქართველი მთიელები (Абаев 1958, 81-82). ოსური 
დღესასწაულის სახელი ათჷნა̈გ̈ მიღებული უნდა იყოს ერთ-ერთი ქა-
რთული ვერსიისგან – ათანაგი (შდრ. დღესასწაულის სახელწოდება 
ათანაგ-ობა). ათენგენობა/ათნიგენობა/ათანაგობა-ს დღესასწაულს 
დღემდე აღნიშნავენ აღმოსავლეთ საქართველოს მთიელები. სალო-
ცავს რაჭაშიც ეთაყვანებოდნენ, რაზეც მეტყველებს სოფელ გლო-
ლასთან შემორჩენილი ძველი სალოცავი ათანიგენას ხატი. ათენგე-
ნობამ საქართველოს კუთხეების, განსაკუთრებით კი აღმოსავლეთ 
საქართველოს მთიანეთის, ტრადიციაში დაიკავა ძველი ქართული 
ხალხური დღესასწაულის, ვარდობის, ადგილი. ათენგენობა/ვარდობა 
აღმოსავლეთ საქართველოს მთაში აღინიშნებოდა თიბვა-მკის და-
წყებამდე (ღამბაშიძე, ალავერდაშვილი 2018, 212-219). დვალეთელ 
ოსებში დამოწმებული ეთნოგრაფიული მასალიდან ირკვევა, რომ 
ათენგიანობა დვალებში გავრცელებული დღესასწაული იყო და მის 
აღსანიშნავად მიდიოდნენ სოფელ თლისთან მდებარე სალოცავთან 
სამთხოსჷ ძუარ (Цагаева 1975, 284). ათჷნა̈̈გ-ის ოსური კულტი ძლიერ 
მსგავსებას ავლენს ათენგენობისა და ვარდობის ქართულ კულტებ-
თან. ეს მსგავსება იმაზე მეტყველებს, რომ ოსებმა შესაძლოა შეით-
ვისეს კულტი დვალური სუბსტრატიდან და შემდგომში გაავრცელეს 
ოსეთის სხვა რეგიონებში.

დვალეთში წარმოდგენილია ორი ტოპონიმი ფუძით გონჩ-: ნასახ-
ლარი სოფ. თიბთან გონჩაჲჷ ჶა̈̈ზ „გონჩას ვაკე“ და საძოვარი სოფ. 



67კადმოსი 17, 2025

ომარ ბეგოიძე.  ქართველური საკულტო ტოპონიმები ამჟამინდელ ჩრდილოეთ ოსეთში

სატათთან გონჩითა̈̈ „გონჩები“ (გონჩი ოსური ენის მრავლობით რი-
ცხვში) (Цагаева 1975, 229, 280). ფუძე გონჩ- შეესატყვისება ქართულ 
გონჯ-ს, რომელიც ქართულ წარმართულ ტრადიციაში გვხვდება. 
გონჯა ერქვა თოჯინას, რომელიც სარიტუალო მსვლელობების დროს 
დაჰქონდათ კარდაკარ და ღმერთს ავდრის გამოგზავნას სთხოვდნენ. 
ამ წარმართულ რიტუალს გონჯაობა ეწოდებოდა, ხოლო ქრისტიანო-
ბის გავრცელების შედეგად ლაზარობა დაერქვა (კოშორიძე 2014, 116-
117). თანამედროვე ოსურ ეთნოგრაფიულ ტრადიციაში არ იკვეთება 
რიტუალები, რომლებშიც წვიმის გამოსაწვევად იყენებენ თოჯინას, 
თუმცა, დვალეთის ტოპონიმები შეიძლება მიუთითებდეს წარსულში 
ასეთი კულტის არსებობაზე როგორც ამ მხარეში, ისე საქართველოს 
მეზობელ მთიან რეგიონებში. მაგალითად, აღმოსავლეთ საქართვე-
ლოს მთიელებს შორის წვიმის გამოწვევის რიტუალებში თოჯინა 
გონჯა არ შეინიშნება, თუმცა მისი კვალი მოხევეების ლექსიკაში 
რჩება, სადაც ტერმინი გონჯი „უფერულის, ცუდის, უშნოს, ავკაცის“ 
მნიშვნელობით გვხვდება (შანიძე 1984, 305).

დვალეთის ბუბას ხეობაში საძოვარია სახელწოდებით დედაბერი 
(Цагаева 1975, 232). მოხუცი ქალები დედაბერები ავი ან კეთილი სულე-
ბის სახით ქართულ მითოლოგიასა და ფოლკლორში გვევლინებიან. 
გარდა ამისა, ქართულ დიალექტებში დედაბერა სოკოა ერთგვარი 
(დათვის სოკო) და ამ შემთხვევაში, საქმე უნდა გვქონდეს მეტაფო-
რასთან, ანუ მცენარის მიმსგავსებასთან მითოლოგიის პერსონაჟთან. 
სიტყვები დედაბერი/დედაბერა/დედაბერაი/დედბერაი გვხვდება გუ-
რიის, იმერეთის, სვანეთისა და რაჭის ტოპონიმიკაში (ძნელაძე 2011, 
19; ჭკადუა 2011, 82).

ნაყოფიერების ღვთაება თარანჯელოზი შევიდა ოსების ღვთა-
ებათა პანთეონში დვალეთიდან. თარანჯელოზის სალოცავები და 
მასთან დაკავშირებული ტოპონიმები გვხვდება ისტორიული დვალე-
თის რამდენიმე სოფელთან და მეზობელ თრუსოს ხეობაში (Цагаева 
1975, 285). თარანგელოზი, ისევე როგორც სხვა სალოცავები ოსურ 
რელიგიურ სისტემაში, წარმოადგენს წარმართობისა და ქრისტიანო-
ბის სიმბიოზს. ეს გამოიხატება, მათ შორის, მის სახელში, რომელიც 
ქრისტიანულ ტერმინს წარმოადგენს: თარანჯელოზ არის დამახინჯე-
ბული ქართული სიტყვა მთავარანგელოზი (Абаев 1979, 231). ოსური 
ტრადიციის მიხედვით, განსაკუთრებით ძლიერად ითვლებოდა თარა-
ნჯელოზის სალოცავი დვალეთის სოფელ თიბში. საწყისი მ-ის დაკარ-
გვა სიტყვა მთავარანჯელოზ-ში არ მომხდარა ოსური ენის ნიადაგზე, 
არამედ ოსებმა ამ ფორმით სიტყვა შეითვისეს ქართველური ენები-
დან. მეგრულ ენაში გვხვდება ორი სიტყვა „მთავარის“ მნიშვნელო-



68

სტატია

ბით: თავარ- და თარ-. ელემენტი თარ- წარმოდგენილია ქართული 
„მთავარანგელოზის“ მეგრულ და სვანურ ვერსიებში: თარ-ანგილოზ/
თარ-ანგიოზ/თარ-ანგზელ. იდენტური სახელწოდებით სალოცავი წა-
რმოდგენილია აჭარაშიც, რასაც ტოპონიმიკაც ადასტურებს: თარა-
ნგელო ადგილის სახელია ზემო აჭარაში (ბედოშვილი 2002, 168). სა-
ლოცავის სახელწოდება თარ- ელემენტით გავრცელდა ხევშიც, სადაც 
თარანგელოზი ერთ-ერთი მთავარი სალოცავია. 

ქართული მთავარანგელოზი-ს კიდევ ერთი ვერსია წარმოდგენი-
ლია ალაგირის ხეობის სოფელ ჯიმის მახლობლად მდებარე სალოცა-
ვში, სახელად ჯიმისთვარ (Цагаева 1975, 184). სალოცავის სახელწო-
დება ორი კომპოზიტისგან შედგება: ჯიმის (სოფლის სახელწოდება 
ჯიმი ქართულ ნათესაობით ბრუნვაში) და თვარ, რომელიც ქართული 
მთავარანჯელოზი-ს შეკვეცილ ფორმას წარმოადგენს (მთავარ > 
თვარ). კომპონენტი თვარ გვხვდება დასავლეთ საქართველოს ტოპო-
ნიმიკაშიც: თვარანგელო. ამრიგად, ისტორიული დვალეთის ტოპონი-
მიაში და ოსების რელიგიურ ტრადიციაში დაფიქსირებული მთავარა-
ნგელოზის ვარიანტები თარ-/თვარ- ელემენტებით, გვაფიქრებინებს 
მათ ქართველურ წარმომავლობაზე. 

დიგორში, სოფელ ზადალესქთან სახნავი მიწებია სახელწოდებით 
კოპალეთა̈ ̈ (Цагаева 1975, 345). ტოპონიმის ფუძეა კოპალე, რომელიც 
გაფორმებულია ოსური ენის მრავლობითი რიცხვის სახელობითი 
ბრუნვის ნიშნით -თა̈̈. ოსი მეცნიერი ა. ცაგაევა აღნიშნავდა ტოპო-
ნიმის ქართულ წარმოშობას, თუმცა მის ეტიმოლოგიას შეცდომით 
უკავშირებდა ქართულ სიტყვებს კოპანო „ნავი“ ან კოპი „ტყავის 
წვრილი ნაჭერი“ (Цагаева 1975, 345). ტოპონიმის ფუძეში სხვა არაფე-
რია, თუ არა ქართული წარმართული ღვთაების, კოპალა/კოპალე-ს, 
სახელი. კოპალე ან კოპალა, აღმოსავლეთ საქართველოს მთიელთა 
(ფშავლები, ხევსურები, მოხევეები და სხვ.) წარმართული პანთეონის 
ერთ-ერთი ყველაზე განთქმული ღვთისშვილია, თუმცა მას ასევე ეთა-
ყვანებოდნენ რაჭაშიც. დიგორის ხეობის სახნავები კოპალეთა̈ ̈ სავა-
რაუდოდ სალოცავის მამულს წარმოადგენდნენ. ამრიგად, ტოპონიმის 
საწყისი ფორმა უნდა ყოფილიყო კოპალები, რომელიც მოგვიანებით 
ითარგმნა ოსურად როგორც კოპალეთა̈̈ (შდრ. ხევის ტოპონიმი ვაჩი-
ლები, სათიბები ვაჩილას ხატის სახელზე). 

სალოცავები სამთხოს ან სამთხოსჷ ქუვანდონ მდებარეობენ დვა-
ლეთის სოფლებთან თლი, კალაქა და ლისრი. სახელი სამთხოს არის 
ქართულ ნათესაობით ბრუნვაში: სამთხო + ს. ფუძე სამთხო არის ქა-
რთული სამღთო/სამღვთო-ს (საღვთო) ფონეტიკური ვარიანტი, რაც 
ნიშნავს „საღმრთოს, შესაწირავ ზვარაკს“. აღმოსავლეთ საქართველოს 



69კადმოსი 17, 2025

ომარ ბეგოიძე.  ქართველური საკულტო ტოპონიმები ამჟამინდელ ჩრდილოეთ ოსეთში

მთიანეთში ამ ტერმინის ადგილობრივი ვერსიებია სამხთო ან სახთო. 
ეს სიტყვა გვხვდება ქართველ მთიელთა (მთიულების, ხევსურების, 
ფშავების და სხვათა) სინკრეტულ სარწმუნოებაში სათემო თუ სა-
გვარეულო სალოცავების სახელწოდებად. ქართველმა მკვლევრებმა 
აღნიშნეს სრული დამთხვევა, როგორც ფუნქციური, ასევე ტერმინო-
ლოგიური, ქართულ სამხთო/სახთო-სა და ოსურ სამთხოს-ის შორის. 
ამრიგად, ოსური სალოცავისა და მასთან დაკავშირებული ტრადი-
ციების ქართული წარმომავლობა ეჭვს არ იწვევს (გამრეკელი 1963, 
91-103). აღსანიშნავია, რომ დვალეთელი ოსები ათინაგის დღესასწა-
ულზე სამთხოსის სალოცავზე ლოცულობდნენ. 

დვალეთში, ალაგირის ხეობასა და თაგაურში (ოსეთის ისტორი-
ული რეგიონი) ძლიერი სალოცავი იყო სანიბა, რომელმაც შემდგო-
მში გაავრცელა თავისი გავლენა დღევანდელი ჩრდილოეთ ოსეთის 
სხვა ტერიტორიებზე. სანიბასადმი მიძღვნილი ერთ-ერთი ყველაზე 
ცნობილი სალოცავი მდებარეობს დვალეთის სოფელ სატატთან. ეს 
არის უძველესი და გავლენიანი დვალური გვარის, თვაურების, სა-
გვარეულო სალოცავი. სოფელი სახელად სანიბა არის ისტორიული 
თაგაურის სანიბას ხეობაში (Цагаева 1975, 56, 189, 284). ბრიტანელი 
მკვლევარი ჯონ ბადდელი, რომელიც კავკასიაში მე-19 საუკუნის ბო-
ლოს იმოგზაურა, აღნიშნავს, რომ „სანიბა (ქართულ სამება) ნიშნავს 
სამებას“ (აბაევი, 1979, 30). ოსი მეცნიერი ვ. აბაევი ვარაუდობს, რომ 
თანხმოვნების -მ- -> -ნ- ჩანაცვლება შესაძლოა მომხდარიყო ოსურ 
ენაში (ქართული სამება > ოსური სანება), თუმცა იქვე აღნიშნავს, 
რომ ფორმა სანება გვხვდება ქართული ენის ხევსურულ დიალექტში 
(იქვე). დავამატებთ, რომ ფონეტიკური ფორმა სანება დადასტურებუ-
ლია სვანებისა და აღმოსავლეთ საქართველოს მთიელთა ლოცვებში 
და სალოცავების სახელებში, როგორიცაა ბერი სანება და სანებას 
წმინდა გიორგი, რაც ადასტურებს -მ- > -ნ- თანხმოვანთა ჩანაცვლე-
ბის პროცესის ქართულ წარმომავლობას. შესაბამისად, კულტი და 
ტერმინი სანება ქართველ მთიელებში, მათ შორის ძველ დვალებში, 
იყო გავრცელებული და ოსების სარწმუნოებრივ სისტემაში დვალურ 
სუბსტრატს უნდა წარმოადგენდეს.

ხეობას სოფელ წაისთან (ალაგირი) ეწოდება საჭერპაჲჷ ქომ „სა-
ჭერპას ხეობა“ (Цагаева 1975, 123). ტოპონიმის პირველი კომპონე-
ნტის ფუძე საჭერპაჲჷ ოსური ენის ნათესაობით ბრუნვაშია. ფუძეში 
საჭერპა- შეგვიძლია გამოვყოთ ქართული პრეფიქსი სა- და ჭერპა. 
ფონეტიკური პროცესების შესაბამისად, ოსური ჭერპ- შეესატყვისება 
ქართულ კერპ - ს. ამრიგად, ოსური საჭერპა ფონეტიკურად სახეც-
ვლილი ქართული საკერპეა, რაც სამსხვერპლო ადგილს ნიშნავს (სა-



70

სტატია

ნაყოთი 1987, 156). რადგან ალაგირის სოფელი წაი, რომელთან ახლო-
საც მდებარეობს საჭერპას ხეობა, დვალების განსახლების არეალს 
წარმოადგენდა, შესაძლოა ტოპონიმი დვალთა მემკვიდრეობას მივა-
კუთვნოთ.

დვალეთის სოფელ ზახასთან გვხვდება მდელო და საძოვარი სახე-
ლწოდებით ტეხსა (Цагаева 1975, 262). რ. თოფჩიშვილის აზრით, ფუძე 
ტეხ ტოპონიმში ქართულია და წარმოდგენილია სიტყვაში ტეხა, რო-
მელიც „მტვრევის“ მნიშვნელობით გამოიყენება (თოფჩიშვილი 2021, 
170). საქართველოში მრავლად გვხვდება ტოპონიმები ტეხ- ფუძით: 
სოფელი ტეხი აფხაზეთში, მდინარეები ტეხური სამეგრელოში და ტე-
ხიანი. კახეთში. ჩვენ მიგვაჩნია, რომ ტოპონიმი ტეხსა დვალური წა-
რმოშობისაა და მისი ეტიმოლოგია ქართულ წარმართობასთან უნდა 
იყოს დაკავშირებული. იმერეთის სოფელ პერევისის და მასთან ახლოს 
მდებარე სოფლების მთავარ სალოცავს წარმოადგენდა ტეხისა. იმე-
რეთსა და რაჭაში აღინიშნებოდა დღესასწაული ტეხისობა, რომელიც 
წინაქრისტიანული ხანიდან მოდის. რაჭის სოფელ ზემო თლუღში შე-
მორჩენილია ტეხის წმინდა გიორგის ძველი ეკლესია, ხოლო ქართლის 
სოფელ ციხისძირში ძველი სალოცავია ტეხის ჯვარი. აღნიშნული 
ფაქტები გვაფიქრებინებს, რომ ტეხის სალოცავი ძველად გავრცელე-
ბული იყო დვალეთშიც. ამრიგად, დვალეთის ტოპონიმში ტეხსა უნდა 
ვივარაუდოთ ტეხისა. დვალთა სასოფლო-სამეურნეო მიწები სახე-
ლწოდებით ტეხისა, სავარაუდოდ, ხატის მამულებს წარმოადგენდა, 
ან ამ ტერიტორიაზე სალოცავის ნიში იყო განთავსებული, რომელიც 
შემდგომ მიივიწყა ოსურმა მოსახლეობამ.

ა. ცაგაევამ დააფიქსირა რამდენიმე ტოპონიმი, რომელიც უკავ-
შირდება ოსთა ტრადიციული რწმენის ერთ-ერთი ღვთაების სახელს 
– ქასუთა̈-̈ს. ტოპონიმები ლოკალიზებულია ძირითადად ალაგირის 
სოფელ ჯიმისთან და მასთან ახლოს მდებარე ქურტატის ხეობების 
სოფელ ხიდიყუსთან (Цагаева 1975, 115, 154, 185). ტოპონიმები ქასუთა̈̈ 
აგრეთვე გვხვდება ოსების დასახლებებთან თრუსოს ხეობაში. ვ. აბა-
ევის ცნობით, დღესასწაულის სახელი ქასუთა̈ ̈წარმოიშვა თბილისში 
მდებარე ქრისტიანული სალოცავის ქართული სახელწოდებიდან 
ქაშვეთი/ქვაშვეთი. ქართულ ხალხურ ტრადიციაში ადგილი, სადაც 
მდებარეობს ქაშვეთის ეკლესია, უკავშირდება ასურელ მამა დავითს, 
რომელიც იქ ქადაგებდა VI საუკუნეში. ლეგენდის თანახმად, მამა და-
ვითი ცოდვილმა ქალმა ტყუილად დაადანაშაულა სიძვაში. ღვთისგან 
სასჯელად მან შვილის ნაცვლად ქვა გააჩინა (ქვა შვა). შესაბამისად 
ადგილს, სადაც ეს მოხდა, ეწოდა ქვაშვეთი. თუმცა უფრო სავარა-
უდოა, რომ ქართული სალოცავის ეტიმოლოგია უკავშირდებოდეს 



71კადმოსი 17, 2025

ომარ ბეგოიძე.  ქართველური საკულტო ტოპონიმები ამჟამინდელ ჩრდილოეთ ოსეთში

კეთრის აღმნიშვნელ ძველ ქართულ სიტყვას ქაშოეთი. ამრიგად, კე-
თრით დაავადებულთა თავშესაფარი თბილისში, სავარაუდოდ, მდე-
ბარეობდა იმ ადგილზე სადაც შემდეგ ქაშვეთის ქრისტიანული სალო-
ცავი ააგეს. ოსური დღესასწაული ქასუთა̈ ̈აღინიშნება გაზაფხულზე, 
რომლის დროსაც ოჯახებს ახლად დაქორწინებული ქალები მიჰყავთ 
მდინარეზე და ღვთაებას მათთვის მრავალრიცხოვან შთამომავლო-
ბას შესთხოვენ (Абаев 1958, 573; Thordarson 2008, 48,51). ოსური ქასუ-
თა̈ ̈ მსგავსია საქართველოს მთიელებში გავრცელებული ქაშვეთის 
კულტისა. ქაშვეთის წმინდა გიორგისადმი მიძღვნილი ეკლესიები და 
სალოცავები გვხვდება სვანეთსა და მთიულეთში. ხევში სიტყვა ქაშვე-
თის დამახინჯებულ ფორმებს წარმოადგენს ორი ტოპონიმი: ქაშეთა 
და ქაშეთია. ხევის მოსახლეობა ქაშეთას დღესასწაულს გაზაფხულზე 
აღნიშნავს (ითონიშვილი 1971, 15-17; 2015, 176). ხევში მცხოვრებთა 
თქმით, ქაშეთია ბავშვთა („ბალღების“) სალოცავად არის მიჩნეული. 
შესაბამისად, ქაშვეთის კულტის არსი საქართველოს ზოგიერთ რე-
გიონში ემთხვევა ოსურ ქასუთა̈ს̈, სადაც ქალები მრავალშვილიანო-
ბისთვის ლოცულობენ. ოსურ სალოცავს დვალური წარმომავლობა 
უნდა ჰქონდეს, რაც დასტურდება მისი ლოკალიზაციით ძველი დვა-
ლების განსახლების არეალში, ალაგირისა და თრუსოს ხეობებში. ფო-
ნეტიკურად ოსური სიტყვა ქასუთა̈ ̈ახლოს დგას სალოცავის სახელ-
თან ქაშეთა, რომელიც გვხვდება აღმოსავლეთ საქართველოს მთაში. 

დვალეთის ჯინათის ხეობაში საძოვრებია სახელწოდებით ძინკჷ 
დარა̈ნ̈თა̈̈ „ძინკას წყემსების სადგომი“ (Цагаева 1975, 235). ტოპონიმის 
პირველი კომპონენტის ფუძეა ძინკ, გაფორმებული ოსური ენის ნათე-
საობითი ბრუნვის ბოლოსართით -ჷ. ოსური ენის ფონეტიკური სისტე-
მისთვის კანონზომიერია -ჭ- > -ძ- ბგერების ტრანსფორმაცია (შდრ. 
ოსური ძალა < ქართული ჭალა). შესაბამისად, ძინკ- იგივე ქართული 
ჭინკ(ა) უნდა იყოს, რომელიც ქართულ და ლაზურ მითოლოგიაში 
მიწის ავსულია, ტყის კაცი, ქაჯი. სიტყვა ჭინკა მრავლად გვხვდება 
საქართველოს ტოპონიმიკაში (ჭინკაის ღელე, ჭინ კას ხიდი, საჭინკიე, 
ჭინკების ქვა და სხვა)  (ძნელაძე 2005, 5,10).

დვალეთის სოფელ აბაითიყაუსთან მდებარე ერთ-ერთ საძოვარს 
ეწოდება ძაბრაჲჷ ძჷყჷთა̈̈ „ძაბრას ველ-დაბლობი“ (Цагаева 1975, 234). 
ტოპონიმის პირველი კომპონენტის ფუძეა ძაბრა ოსური ენის ნათესა-
ობით ბრუნვაში. ძაბრა/ძვაბრა მეგრული მითოლოგიის პერსონაჟია, 
ტყის ავი სული, რომელიც იხსენიება ფოლკლორულ სიმღერებსა და 
ლექსებში. ერთ-ერთი მეგრული საფერხულო ცეკვის მისამღერი მო-
გვითხრობს ალქაჯის სახით ტყიდან მოვარდნილი ძაბრა-ს (ბოროტი 
სულის) თავდასხმაზე. სიტყვა ძ(ვ)აბრა მეგრულად „მუხანათს, გაი-
ძვერას“ ნიშნავს. 

https://ka.wikipedia.org/w/index.php?title=%E1%83%90%E1%83%95%E1%83%A1%E1%83%A3%E1%83%9A%E1%83%98&action=edit&redlink=1


72

სტატია

განხილული ტოპონიმები იმ დიდი ქართველური რელიგიური 
და მითოლოგიური ლექსიკის ნაწილია, რომელიც იდენტიფიცირე-
ბულია ამჟამინდელი ჩრდილოეთ ოსეთის გეოგრაფიულ სახელებში. 
ტოპონიმების ეს კატეგორია ჩრდილოეთ ოსეთში, განსაკუთრებით 
დვალეთის, ალაგირისა და დიგორიის რეგიონებში, ქართველური წა-
რმოშობის ტოპონიმიის მნიშვნელოვანი ფენის განუყოფელ ნაწილს 
წარმოადგენს. ქრისტიანული ტერმინები ჩრდილოეთ ოსეთის ტო-
პონიმებში უფრო გვიანდელ შრეს წარმოადგენს და მკვიდრდებოდა 
ქართული სახელმწიფოს და ეკლესიის მიერ ქრისტიანული რწმენის 
გავრცელებასთან ერთად, სავარაუდოდ, X საუკუნიდან. რაც შეეხება 
ქართველურ წარმართულ ლექსიკას ჩრდილოეთ ოსეთის ტოპონიმი-
აში, ის გაცილებით უფრო ძველი ხანის, ადრეული შუასაუკუნეების, 
მემკვიდრეობა უნდა იყოს, ხოლო ოსურ მოსახლეობას დღეს მისი 
მნიშვნელობა უმეტესად დავიწყებული აქვს. კვლევის პროცესში გა-
მოიკვეთა, რომ საკულტო და მითოლოგიური ლექსიკა საკვლევი ტე-
რიტორიის ქართველურ ტოპონიმებში მიეკუთვნება ზანურ, სვანურ 
და ქართულ ენებს. ჩრდილოეთ ოსეთის ტოპონიმიაში ქართული ფენა 
მოიცავს როგორც წარმართულ საკულტო ტერმინოლოგიას, ასევე 
ქრისტიანულ ლექსიკას.

დასკვნა

თანამედროვე ჩრდილოეთ ოსეთის ლანდშაფტში მრავალფერო-
ვანი ქართველური ტოპონიმია ავლენს ღრმა ურთიერთკავშირს ძველ 
ადგილობრივ რწმენა-წარმოდგენებსა და გეოგრაფიულ ნომენკლა-
ტურას შორის. ადგილის სახელებისა და მათი ეტიმოლოგიური ფესვე-
ბის ანალიზით ცხადი ხდება, რომ სამხრეთ კავკასიის რელიგიურმა 
და კულტურულმა გავლენამ წარუშლელი კვალი დატოვა ამ მხარის 
ტოპონიმიაში. ეს კვლევა ნათელს ჰფენს მნიშვნელოვან ქართველურ 
წვლილს ჩრდილოეთ ოსეთის ტოპონიმურ ლანდშაფტში და ხაზს 
უსვამს იმ კულტურულ სიმბიოზს, რომელიც ახასიათებს რეგიონს 
ათასწლეულების მანძილზე.

ცალკეული ლექსიკური ელემენტები ჩრდილოეთ ოსეთის ტო-
პონიმიაში შეიძლება წარმოადგენდეს ენობრივ ნასესხობებს, თუმცა 
ქართველური რელიგიური ლექსიკის კონცენტრაცია და მრავალფე-
როვნება ტოპონიმებში მიგვანიშნებს საერთო სარწმუნოებრივ სისტე-
მაზე, რომელიც სავარაუდოდ მიუთითებს ერთიან ეთნოკულტურულ 
სივრცეზე ცენტრალური კავკასიის საკვლევ მონაკვეთზე. კვლევა 
ცხადყოფს, რომ ოსების რელიგიურ ტრადიციაზე, რომელიც ხასიათ-
დება სინკრეტიზმით, მნიშვნელოვანი გავლენა იქონია ქართველურმა 
რელიგიურმა პრაქტიკამ და ტერმინოლოგიამ.



73კადმოსი 17, 2025

ომარ ბეგოიძე.  ქართველური საკულტო ტოპონიმები ამჟამინდელ ჩრდილოეთ ოსეთში

ქართველური საკულტო ტოპონიმების კონცენტრაცია დვალეთის 
ტრადიციულ საზღვრებს მიღმა, ალაგირისა და დიგორის მხარეებში, 
შეიძლება კიდევ უფრო ამყარებდეს ცენტრალურ კავკასიაში დვალთა 
ფართო განსახლების თეორიას. 

ჩრდილოეთ ოსეთში ქართველური ტოპონიმები წარმოჩენილია 
როგორც ეთნოკულტურული პროცესების შემადგენელი ელემენტები, 
რომლებიც ქმნიან წარმოდგენას რეგიონში უძველესი საერთო რწმე-
ნებისა და კულტურული ურთიერთკავშირების შესახებ. 

ჩრდილოეთ ოსეთში ქართველური ტოპონიმების სიღრმისეული 
შესწავლა იძლევა ახალ შესაძლებლობებს კავკასიის ეთნოკულტუ-
რული და ლინგვისტური კავშირების შემდგომი კვლევისთვის.

დამოწმებანი

ანდრონიკაშვილი, მზია. 1984. „შენიშვნები ქართველურ ენებიდან 
ოსურში შესული ლექსიკის ფონეტიკური ადაპტაციის შესახებ“. 
საენათმეცნიერო კრებული 1: 30-41.

ბედოშვილი, გურამ. 2002. „ქართულ ტოპონიმთა განმარტებით-ეტი-
მოლოგიური ლექსიკონი“. ტ. I. თბილისი: ბაკურ სულაკაურის გა-
მომცემლობა.

გამრეკელი, ვახტანგ. 1958. „დვალეთის ტოპონიმიკის ანალიზისათ-
ვის“. ივ.ჯავახიშვილის სახელობის ინსტიტუტის შრომები IV, ნაკ. 
1: 45-67.

გამრეკელი, ვახტანგ. 1963. „ისტორიული მასალები დვალეთიდან“. სა-
ქართველოს სახელმწიფო მუზეუმის მოამბე XXIV-B: 91-103.

გვრიტიშვილი, დავით. 1949. „დვალთა ვინაობისა და ოსთა ჩამოსა-
ხლების საკითხისათვის“. მიმომხილველი I (აკად. ივ. ჯავახიშვი-
ლის სახ. ისტორიის ინსტიტუტი): 109-121.

თოფჩიშვილი, როლანდ. 2021. დვალეთი და დვალები. თბილისი: ივანე 
ჯავახიშვილის ისტორიისა და ეთნოლოგიის ინსტიტუტი 

ითონიშვილი, ვალერიან. 1971. ხევის ტოპონიმიკა. თბილისი: მეცნიე-
რება.

ითონიშვილი, ვალერიან. 2015. მოხევეების ყოფა-ცხოვრება. თბილისი: 
ისტორიის, ეთნოლოგიისა და რელიგიის შესწავლისა და პროპა-
განდის ცენტრი. 

კოშორიძე, თამილა. 2014. „ქართულ ხალხურ დღეობათა კალენდარი 
შიდა ქართლში“. სადოქტორო დისერტაცია. საქართველოს სა-
პატრიარქოს წმინდა ანდრიაპირველწოდებულის სახელობის 
ქართული უნივერსიტეტი. https://dl.sangu.edu.ge/pdf/dissertacia/
tkoshoridze.pdf. 

https://dl.sangu.edu.ge/pdf/dissertacia/tkoshoridze.pdf
https://dl.sangu.edu.ge/pdf/dissertacia/tkoshoridze.pdf


74

სტატია

სანაყოთი, მანანა. 1987. „ჩრდილოეთ ოსეთის ზოგიერთი ტოპონიმის 
შესახებ“. კრებულში ონომასტიკა I, საერთო რედ. შოთა ძიძი-
გური; ტომის რედ-ები: პაატა ცხადაია, ბესარიონ ჯორბენაძე, 154-
156. თბილისი: თბილისის უნივერსიტეტის გამომცელობა.

ღამბაშიძე, ნინო და ქეთევან ალავერდაშვილი. 2018. აღმოსავლეთ სა-
ქართველოს მთიანეთის ტრადიციული კულტურა (გუდამაყრის, 
ხევის, თუშეთის სალოცავები). თბილისი: მერიდიანი.

ძნელაძე, რევაზ. 2005. გურული დიალექტის ტოპონიმური ლექსიკა. 
თბილისი: უნივერსალი.

ჭკადუა, ამბაკო. 2011. „სვანურ ტოპონიმთა ლექსიკონი“. წიგნში სვა-
ნეთის ტოპონიმიკა. რედ. ამბაკო ჭკადუა, 9-677. თბილისი: უნივე-
რსალი.

შანიძე, აკაკი. 1984. თხზულებანი თორმეტ ტომად. ტ. I. თბილისი: მეც-
ნიერება.

Thordarson, Fridrik.  2008. “Chapter 3 – Language Contacts.” In Ossetic 
Grammatical Studies. Veröffentlichungen zur Iranistik 48, ed. Sonja Fritz, 
21-85. Wien: Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaf-
ten.

Абаев, Василий. 1949. Осетинский язык и фольклор (ОЯФ), т. I. Москва-
Ленинград: Издательство Академии Наук СССР.

Абаев, Василий. 1958. Историко-этимологический словарь осетинско-
го языка, т. I. Москва-Ленинград: Издательство Академии Наук 
СССР.

Абаев, Василий. 1979. Историко-этимологический словарь осетинского 
языка, т. III. Ленинград: Наука.

Абаев, Василий. 1990. Избранные труды. Религия, фольклор, литература. 
Владикавказ: Ир. 

Гамрекели, Вахтанг. 1961. Двалы и Двалетия в I-XV вв. н.э. Тбилиси: 
Издательство Академии Наук Грузиской ССР.

Калоев, Борис. 2004. Осетины. Москва: Наука.
Цагаева, Анастасия. 1971. Топонимия Северной Осетии. т. I. Орджоникидзе: 

Ир.
Цагаева, Анастасия. 1975. Топонимия Северной Осетии. т. II. Орджоникидзе: 

Ир.

https://verlag.oeaw.ac.at/en/person/fritz-sonja/1986


75კადმოსი 17, 2025

Omar Begoidze
Ilia State University, Georgia

omar.begoidze.1@iliauni.edu.ge 
DOI: 10.32859/kadmos/17/61-87

Kartvelian Cultic Toponyms in Present-Day North Ossetia

Keywords: Kartvelian, Ossetic, cult, toponymy, etymology

Introduction

The diversity and richness of the Ossetian religious system and mythol-
ogy distinguish the ethno-cultural space of the Ossetian nation. The religious 
cult that spread among the Ossetian population is an example of the fusion 
of ancient traditional beliefs with world religions such as Christianity, result-
ing in the development of religious syncretism (Цагаева 1971, 202). This cir-
cumstance is related to historical and ethno-cultural processes that developed 
over the centuries in present-day North Ossetia. The population inhabiting 
the Central Caucasus was an integral part of the South Caucasus Neolithic, 
Bronze, and Iron cultures. The ethno-cultural proximity of the populations 
living on the northern and southern slopes of the Caucasus was preserved 
even after the migration of nomadic Iranian and Turkic-speaking tribes to 
the region. Thus, the pagan cults and mythology of the ancient inhabitants of 
modern North Ossetia have been shaped by the symbiosis of the religious and 
mythological systems of both the indigenous Caucasian tribes and the migrat-
ing Iranian-speaking tribes.

An important stage in the religious life of the territory of present-day 
North Ossetia developed in the 10th-12th centuries, when the influence of 
the Georgian kingdom and the Georgian Orthodox Church in the North Cau-
casus grew stronger, seeing Georgians beginning to actively build churches 
and monasteries in the region. In North Ossetia, Georgian Christian monu-
ments are concentrated mainly in historical Dvaleti and in the Alagir Valley 

Kadmos. A Journal of the Humanities 17.2025: 61-87 
Received: 04/08/2024
Accepted: 04/03/2025
CC BY-NC 4.0

mailto:omar.begoidze.1@iliauni.edu.ge


76

Articles

(the churches of Khozita Mairam, Tli, Nardzuar, Khutsaudzuar, Zlesidzuar, the 
Nuzal shrine, etc.). The spread of Christianity in Ossetia was similar to that oc-
curring in the mountainous regions of Georgia, where Christian shrines often 
took the place of pagan sanctuaries, or merged with them. The weakening of 
the Georgian state and Church’s influence in the North Caucasus, especially af-
ter the Mongol invasions of the 13-14th centuries, led to the gradual decline of 
the Christian religion in the region. Simultaneously, the traditional cults which 
had been maintained in parallel with Christianity gained influence among the 
population, a change also seen in the mountain communities of Georgia. 

The religious traditions of the Ossetes were formed over many centuries, 
and contain several layers, including traditional (Caucasian, Iranian), Chris-
tian, and Islamic elements. However, the most diverse beliefs are of Caucasian 
origin, which exhibit significant similarities with the cults of neighboring Cau-
casian ethnic groups (Калоев 2004. 344). The similarities between Ossetian 
and various Caucasian (including Svan, Megrelian, Mokhevian, Mtiulian, and 
Khevsurian Georgian) beliefs and customs are both typological and material, 
with notable correspondences in the names of deities, rituals and holidays 
(Абаев 1990, 111). 

Considering the role of Georgian elements in the spiritual tradition of 
the Ossetes, it becomes clear why the cult vocabulary of Kartvelian origin is 
prevalent in the toponymy of North Ossetia. The abundance of toponyms with 
religious connotations aids in identifying the dominant shrines in the region. 
Through toponymy, we can gain valuable insights into the historical promi-
nence of shrines in specific regions, the extent to which they have been forgot-
ten by the local population, and the religious or mythological figures that were 
once venerated there. On the territory of North Ossetia, religious elements 
are present in the names of sites of worship, as well as in various geographical 
features: The names of shrines in hydronyms signify the use of river or spring 
water in religious rituals dedicated to those sacred sites, while references to 
shrines in the names of agricultural lands suggest that these lands were once 
considered the “estates” of the shrine, or that the shrine itself may have been 
located on them (Цагаева 1971, 215). 

This research aims to investigate the significance of Kartvelian cult to-
ponymy so as to better understand the ancient beliefs of the population in con-
temporary North Ossetia. While Ossetian and Georgian scholars have studied 
some Kartvelian cultic toponyms of Dvaleti, this article focuses on identifying 
additional toponyms of Kartvelian origin from the Dvaleti region. Further-
more, Kartvelian cultic terms are seemingly found beyond Dvaleti, extending 
into the Alagir and Digoria regions. The diversity and concentration of these 



77კადმოსი 17, 2025

Omar Begoidze.  Kartvelian Cultic Toponyms in Present-Day North Ossetia

Kartvelian toponyms in specific areas of North Ossetia suggest that the lo-
cal population may have shared a belief system with neighboring Kartvelian 
populations. 

Literature Review

Ossetian scientists of the 20th and 21st centuries have studied the top-
onyms of North Ossetia in an attempt to identify their etymology. However, 
the fundamental research in this field belongs to the Ossetian scholar Anasta-
sia Tsagaeva (Цагаева 1971; 1975), who describes the structure and morphol-
ogy of toponyms, and delves into the etymology of toponyms, grouped by re-
gions in North Ossetia. Tsagaeva also emphasizes the abundance of Georgian 
religious terms in the toponymy of North Ossetia. Her monograph serves as a 
valuable source for all further studies in the field. However, a significant por-
tion of the etymology proposed by Tsagaeva is inaccurate and requires further 
refinement. Additionally, a number of toponyms identified by Tsagaeva as “in-
explicable” actually have clear Kartvelian etymology.

Georgian scholars have increasingly focused on the toponymy of Dvaleti, 
which currently belongs to North Ossetia, since the mid-20th century. Among 
the pioneers in this field was Georgian scientist D. Gvritishvili, who, based on 
his study of Dvaleti’s toponymy (Gvritishvili 1949), argued that the Dvals were 
a Kartvelian tribe assimilated by Iranian speakers. Toponymic studies of his-
toric Dvaleti play a significant role in supporting the hypothesis of the Iberian-
Caucasian origins of the ancient Dvals, as expressed by Georgian scholar V. 
Gamrekeli (Gamrekeli 1958), who conducted multi-year research on the his-
tory, geographic localization, and ethnic origin of the Dvals. For the first time, 
the scientist proposed that the Dvals’ settlement area encompassed territories 
in present-day North Ossetia, extending beyond the historical borders of Dva-
leti. While exploring the toponymy of Dvaleti, V. Gamrekeli initially proposed 
a Nakh origin, but did not exclude the existence of a Kartvelian layer among 
the geographic names of Dvaleti. Although Gamrekeli’s work laid the founda-
tion for further studies of Dval toponymy in Georgian academia and beyond, 
his bias is evident in attempting to align factual material with his hypothesis 
of the Dvals’ Nakh origin, seeing him disregarding clear Kartvelian etymolo-
gies in some toponyms (Gamrekeli 1958; Гамрекели 1961). It is worth noting 
that Gamrekeli later rejected this hypothesis and came to consider the Dvals 
as a Zan (Kartvelian) tribe. V. Gamrekeli observed clear evidence of this in the 
syncretic (Christian and pagan) beliefs, as well as in the associated toponyms 
of Dvaleti (Gamrekeli 1963). 



78

Articles

Contemporary Georgian scholar R. Topchishvili is one of the foremost ex-
perts in Dval history. A significant portion of his research focuses on the ono-
mastics of Dvaleti, particularly on toponyms and anthroponyms. Topchishvili 
elaborates on his theories regarding the Kartvelian origin of Dval toponyms 
using the findings of his toponymic research to support the hypothesis that the 
historic Dvals were a Kartvelian tribe speaking a language which represented 
something between the Zan and Svan languages (Topchishvili 2021). 

The research conducted by D. Gvritishvili, V. Gamrekeli, and R. Topchish-
vili represents an attempt to comprehensively study the toponymy of Dvaleti, 
and to use toponymic material to support the “Caucasian substratum” theory 
in the ethnogenesis of the Ossetes. 

It is notable that the presence of Kartvelian toponyms in North Ossetia 
is much more extensive than that documented in the works of these Osse-
tian and Georgian scientists. However, the research carried out to date does 
not provide a complete picture of that toponymy, and further study of the is-
sue is necessary. All the mentioned and other Georgian authors have clearly 
identified Kartvelian vocabulary, including religious terms, in the toponymy 
of Dvaleti. However, their research interest has been less pronounced toward 
Kartvelian toponyms beyond Dvaleti. It should also be noted that there have 
been very few publications on this topic by scientists from outside the region. 

Methodology

A qualitative research method is employed in the research process. The 
study is grounded in content analysis, which encompasses a review of the sci-
entific literature related to the subject, as well as ethnographic materials from 
the local population. Due to limitations on fieldwork in North Ossetia, we col-
lected and analyzed data primarily through desk research. The identification 
and collection of Ossetian toponymic data for the article relied on toponyms 
described by Georgian and Ossetian researchers, particularly A. Tsagaeva. We 
used Tsagaeva’s work, which included the geographical localization of top-
onyms within North Ossetian regions (Цагаева 1971; 1975). 

The comparative method of historical linguistics was applied to reveal 
similarities between the toponyms of North Ossetia and the vocabulary and 
toponyms of the Kartvelian languages. The Ossetic pronunciation of religious 
terms and related toponyms in North Ossetia in some cases closely resembles 
the original forms found in Kartvelian languages. However, other toponyms 
often exhibit phonetic distortions. Therefore, to prevent misinterpretation in 
etymological studies, it is necessary to pay special attention to the Georgian-



79კადმოსი 17, 2025

Omar Begoidze.  Kartvelian Cultic Toponyms in Present-Day North Ossetia

Ossetic phonetic transformations studied and explained in the works of Os-
setian and Georgian scientists (Абаев 1949, 291-308; Andronikashvili 1984, 
30-41).

 Religious and Cultic Toponyms of Kartvelian Origin 
in Present-Day North Ossetia

As mentioned earlier, the symbiosis of pagan cults and Christianity led to 
a resurgence of syncretic beliefs among the local Ossetian population, which 
still persist in Ossetian tradition today. Consequently, in the toponymy of 
North Ossetia, we encounter vocabulary associated with both Christian and 
pre-Christian beliefs. The Kartvelian cult vocabulary is particularly abundant 
in the toponymy of Dvaleti, but it can also be found in the toponyms of the 
adjacent Alagir and Digoria regions of North Ossetia.

There are several toponyms in the Kurtat and Alagir valleys of North Os-
setia bearing the name of the Ossetian religious holy day Atɨnæg (Цагаева 
1975, 65, 490). According to V. Abaev, in Ossetian folk tradition, the holiday 
Atɨnæg is celebrated before the start of mowing and is an echo of an old pa-
gan cult, although its name is related to the Christian Saint Athenogenes. The 
scholar notes that Atɨnæg was particularly revered by Ossetes living in the vil-
lage of Kobi of the Khevi region in Georgia, as well as by their neighboring 
Georgian mountain dwellers (Абаев 1958, 81-82). The name of the Ossetian 
holiday Atɨnæg and its cult likely derive from a Georgian varient – atanagi (cf. 
the name of a Georgian holiday, atanagoba/atengenoba). The atengenoba/
atnigenoba/atanagoba holiday is still celebrated by the mountain communi-
ties of eastern Georgia. Atanagena was also venerated in the Rachan moun-
tains of western Georgia, as evidenced by an old shrine located near the village 
of Glola. The Atengenoba holiday has replaced the old folk holiday Vardoba 
(Georgian vardi meaning “rose”), in the tradition of Georgian lands, especially 
the mountain regions of eastern Georgia. Atengenoba/vardoba was celebrated 
in Georgia before the start of mowing and harvest (Ghambashidze and Ala-
verdashvili 2018, 212-219). It is evident from ethnographic materials observed 
among the Ossetes of Dvaleti that Atengenoba was a widely celebrated holiday 
among the Dval people, and that they would go to the shrine Samtxosɨ ʒuar 
near the village of Tli to celebrate it (Цагаева 1975, 284). The Ossetian cult of 
Atɨnæg bears a strong resemblance to the Georgian cults of Atengenoba and 
Vardoba. This similarity suggests the Ossetes may have adopted the cult from 
the Dval substratum, with it subsequently spreading throughout Ossetia.

In the historical Dvaleti region, there are two toponyms with the root word 



80

Articles

gonč-: a ruined dwelling near the village of Tib called Gončajɨ faz (interpreted 
as “Goncha’s plain”), and the pasture near the village Satat, known as Gončitæ 
(the word Gonči being the plural in the Ossetic language) (Цагаева 1975, 229, 
280). The root gonč- corresponds to the Georgian gonǯ-, which is also found in 
the word gonǯa, associated with a Georgian pagan tradition. Gonǯa was a doll 
carried door to door during ritual processions to call for rain. Initially known 
as gonǯaoba, this pagan ritual was later referred to as lazaroba after the propa-
gation of Christianity in Georgia (Koshoridze 2014, 116-117). The studies of 
modern Ossetian ethnographic tradition show no signs of rituals using dolls 
to call the rain. However, the toponyms of Dvaleti may indicate the existence 
of such a cult in this region, as well as in neighboring Georgian mountain 
regions, in the past. For example, while rain-calling rituals with fetishes are 
not observed among eastern Georgian mountain dwellers, the Mokhevs, the 
legacy of the Gonǯa doll endures in their vocabulary, where the term gonǯi 
signifies “bad” or “ugly” (Shanidze 1984, 305).

In the Buba Valley of Dvaleti, there is a pasture known as Dedaberi 
(Цагаева 1975, 232). In Georgian mythology and folklore, old women known 
as dedaberi are portrayed as either bad or good spirits. Additionally, in Geor-
gian dialects, dedaberi refers to a type of mushroom (Boletus edulis). In this 
case, we observe a metaphorical transfer of the name from a mythological fig-
ure to a plant due to similarity. The words dedaberi/dedabera/dedaberai are 
also found in the toponymy of the Guria, Imeretia, Svanetia, and Racha re-
gions of Georgia (Dzneladze 2005 19; Chkadua 2011, 82).

The fertility deity Taranǯeloz entered the pantheon of Ossetian deities 
from Dvaleti. The shrines of Taranǯeloz and related toponyms can be found 
near several villages of historical Dvaleti and the neighboring Truso Valley 
(Цагаева 1975, 285). Taranǯeloz, like other shrines in the Ossetian religious 
system, represents a symbiosis of paganism and Christianity. This is expressed, 
among other things, in its name, which is a Christian term: taranǯeloz, a dis-
torted Georgian word mtavarangelozi, meaning “Archangel” (Абаев 1979, 
231). In the Ossetian tradition, the shrine of Taranǯeloz in the village of Tib in 
Dvaleti was considered particularly strong. The loss of the initial m- (aphaere-
sis) in the word mtavarangelozi did not occur based on the Ossetic language, 
but was adopted by Ossetes from Kartvelian languages. In the Megrelian lan-
guage, two words with the meaning of “main” are found: tavar- and tar-. The 
tar- element is represented in the Megrelian and Svan versions of the Georgian 
word mtavarangelozi “archangel”: tar-angiloz/tar-angiozi/tar-angzel. The 
same form of the shrine’s name is presented in the Adjara region (south-west 
Georgia), which is also confirmed by toponymy: for example, the place name 



81კადმოსი 17, 2025

Omar Begoidze.  Kartvelian Cultic Toponyms in Present-Day North Ossetia

tarangelo in Upper Adjara (Bedoshvili 2002, 168). The name of a shrine with 
the tar- element was also popular in the Khevi region of Georgia, where taran-
gelozi is one of the main shrines.

Another version of Georgian mtavarangelozi (“Archangel”) is showcased 
at the Ossetian shrine called Ǯimistvar, situated near the village of Ǯimi in 
Alagir Valley (Цагаева 1975, 184). The name of the shrine is composed of 
two words: ǯimis (the village name Ǯimi in the Georgian genitive case with 
the ending -s) and tvar, an abbreviated form of the Georgian mtavarangelozi 
(mtavar > tvar). A similar component, tvar, is documented in the toponym 
tvarangelo in western Georgia: tvarangelo. The presence of mtavarangelozi 
variants with tar-/tvar- elements in both historical Dvaleti toponymy and Os-
setian religious tradition suggests a Kartvelian origin for these variants.

In the Digoria region of North Ossetia, near the village of Zadalesk, there 
are tillages called K’op’aletæ (Цагаева 1975, 345). The stem word of the top-
onym is k’op’ale, supposedly followed by the nominative case plural forma-
tive -tæ of the Ossetic language. Ossetian scientist A. Tsagaeva mentioned 
the Georgian origin of the toponym, however, she mistakenly associated its 
etymology with the Georgian words k’op’ano “boat” or k’opi “a thin piece of 
leather” (Цагаева 1975, 345). Instead, it is clear that we have the name of the 
Georgian pagan deity k’op’ala/k’op’ale as the stem word of the toponym. This 
deity is one of the most renowned in the pagan pantheon of mountain dwell-
ers from eastern Georgia (the Pshavs, Khevsurs, Mokhevians, and others), but 
it was also known in the western Georgia region of Racha. The tillages of the 
Digor Valley in Ossetia were probably the “estate” of the shrine of K’op’ale. 
Thus, the original, Georgian, form of the toponym might be K’op’alebi (k’op’ale 
in plural), later translated into Ossetic as K’op’aletæ (cf. the mowers Vačilebi, 
in the name of the deity Vačila in the Khevi region of Georgia).

The Ossetian shrines of Samtxos or Samtxosɨ ʒuar are situated near the 
villages of Tli, Kalaka, and Lisri in the Dvaleti region of North Ossetia. The 
name Samtxos stands in the Georgian genitive case (samtxo + s). The root 
word samtxo is a phonetic variation of Georgian samγto/samγvto (saγvto), 
meaning “dedicated to the god, sacrificial animal.” Local Georgian versions 
of this term include samxto or saxto in the eastern Georgian mountains. This 
word is used in the syncretic beliefs of Georgian mountain dwellers (the Mtiuls, 
Khevsurs, Pshavs, and others) as a name for community and family shrines, or 
for a feast in the name of a shrine. Georgian researchers have noted a complete 
coincidence, both functionally and terminologically, between the Georgian 
samxto/saxto and the Ossetic samtxos. Therefore, the Georgian origin of the 
Ossetian shrine and its associated traditions is beyond doubt (Gamrekeli 1963, 



82

Articles

91-103). It should be mentioned that local Ossetes still pray at this shrine dur-
ing the Atɨnæg holiday.

The most influential deity in Dvaleti, Alagir Valley, and Tagauria (a his-
torical region of Ossetia) was Saniba, which later extended its influence to 
other territories in present-day North Ossetia. One of the most renowned 
shrines dedicated to Saniba is located near the village of Satat in Dvaleti. This 
is an ancestral shrine of one of the oldest and most influential Dval fami-
lies, the Tvauri. The village named Saniba resides within the Saniba Gorge 
of historical Tagauria (Цагаева 1975, 56, 189, 284). British researcher John 
Baddeley, who traveled to the Caucasus in the late 19th century, noted that 
“Saniba (in Georgian Sameba) means Trinity” (Абаев 1979, 30). Ossetian 
scholar V. Abaev suggested that a consonant substitution, changing from -m- 
to -n- (Georgian sameba to Ossetian saneba), might have occurred in the Os-
setic language. However, he mentioned that in the Khevsurian dialect of the 
Georgian language, the form saneba also exists (Абаев 1979, 30). Moreover, 
the phonetic form saneba is documented in the prayers and names of shrines 
among Svans and Eastern Georgian mountain dwellers, such as beri saneba, 
and St. George of Saneba, among others, which confirms the Georgian ori-
gin of the consonant substitution process. Accordingly, the cult and the term 
saneba were widespread among the Georgian mountain dwellers, including 
the ancient Dvals, and likely represent the Dval substratum in the Ossetian 
religious system.

The gorge near the village of Tsei (Alagir Valley) is called Sač’erp’ajɨ kom in 
Ossetic, meaning “Sacherpa Gorge” (Цагаева 1975, 123). The first component 
of the toponym, sač’erp’ajɨ, stands in the Ossetian genitive case. In the stem 
word sač’erp’a, we can identify the Georgian prefix sa- and the root č’erp’a. 
According to the phonetic processes of the Ossetic language, the č’erp’- ele-
ment corresponds to the Georgian k’erp’- “idol”. Thus, the Ossetic sa-č’erp’-a is 
a phonetically modified Georgian sa-k’erp’-e, which means a sacrificial place 
(Sanakoti 1987, 156). The village of Tsai in the Alagir region, near the Sač’erp’a 
Valley, was a Dval settlement. This suggests that the toponym might have Dval 
origins.

Near the village of Zakha in Dvaleti, there is a meadow and a pasture called 
T’exsa (Цагаева 1975, 262). According to Georgian scientist R. Topchishvili, 
the root word of the toponym t’ex- is of Georgian origin and is represented in 
the Georgian word t’exa, related to the process of breaking (Topchishvili 2021, 
170). There are numerous toponyms with the root t’ex- in Georgia: the village 
T’exi in Abkhazia, the rivers T’exuri in Megrelia, and T’exiani in Kakhetia. 
We assume that the toponym T’exsa is of Dval origin, and likely relates to 



83კადმოსი 17, 2025

Omar Begoidze.  Kartvelian Cultic Toponyms in Present-Day North Ossetia

Georgian traditional beliefs. The main shrine in the Imeretian village of Pere-
visi, as well as those of nearby villages, is t’exisa. In Imeretia and Racha, the 
feast of t’exisoba is celebrated, which dates back to the pre-Christian era. In 
the village of Zemo Tlughi in Racha, the old church of St. George of Texis has 
been preserved, and in the village Tsikhisdziri of the Kartli region, there is an 
old shrine, the Cross of Texis. The mentioned facts lead us to believe that the 
cult of t’exisa existed throughout Dvaleti in ancient times. Thus, in the Dval 
toponym T’exsa, we can suppose the Georgian t’exisa. The Dvals’ agricultural 
lands were probably “estates” of the t’exisa shrine, or its shrine was placed in 
this area and later forgotten by the Ossetian population.

A. Tsagayeva documented several toponyms associated with Kasutæ, 
one of the deities in Ossetian beliefs. The toponyms are localized around the 
Jimi village of Alagir Valley, and nearby village of Khidikus of Kurtat Valley 
(Цагаева 1975, 115, 154, 185). The toponym Kasutæ can also be found near 
the settlements of Ossetians in the Truso Valley. According to V. Abaev, the 
Kasutæ holiday originated from the name of the Christian church Kašveti / 
Kvašveti, in Tbilisi, Georgia (Абаев 1958, 573; Thordarson 2008, 48,51). In 
the Georgian folk tradition, the place where the Kašveti church is located is 
associated with the Assyrian father David, who preached there in the 6th cen-
tury. According to legend, Father David was falsely accused of fornication by 
a sinful woman. As a punishment from God, she gave birth to a stone instead 
of a child (in Georgian, “kva šva” means “gave birth to stone”). Therefore, the 
place where this happened was called Kva-šv-et-i. However, it is more prob-
able that the etymology of the Georgian shrine is related to the old Georgian 
word kašoeti, meaning “leprosy.” Thus, a shelter for sick people was presum-
ably located there before the Christian shrine. Kasutæ is an Ossetian holiday 
celebrated in spring, during which families bring new brides to the river and 
request the deity to bless them with many offspring (Абаев 1958, 573). The cult 
of Kasutæ is similar to that spread among the mountain dwellers of Georgia. 
Churches and shrines dedicated to Kašveti St. George can be found in Geor-
gia’s Svaneti and Mtiuleti regions. In the mountainous region of Khevi, two 
toponyms represent distorted forms of the word kašveti: kašeta and kašetia. 
The population of Khevi celebrates the Kašeta holiday in spring (Itonishvili 
1971, 15-17; 2015, 176). According to the locals in Khevi, Kašetia is regarded 
as a shrine for children. Consequently, the essence of the Kašveti cult in some 
Georgian regions aligns with the Ossetic Kasutæ, where women offer prayers 
for fertility. The Ossetian shrine is likely of Dval origin, as evidenced by its lo-
cation within the settlement area of the ancient Dvals - Alagir Valley, and also 
the Truso Valley in Georgia. Phonetically, the Ossetic word kasutæ is similar 



84

Articles

to the shrine name kašeta, which is used among Eastern Georgian mountain 
dwellers.

In the Jinati Valley of Dvaleti, there are pastures called Ʒink’ɨ daræntæ, 
“Dzinka’s Shepherd’s Station” (Цагаева 1975, 235). The stem word of the first 
component of the toponym, ʒink’ɨ, stands in the genitive case of the Ossetic 
language. As the transformation of Kartvelian -č’- to Ossetic –ʒ- is regular in 
the phonetic system of the Ossetic language (cf. Georgian č’ala “flood meadow, 
riverside copse” with Ossetic ʒala “sedge”), the Ossetic ʒink’a corresponds to 
the Georgian č’ink’a, which is an evil spirit: a man of the forest in Georgian 
and Laz mythology. The word č’ink’a is often found in Georgian toponymy, 
for example, č’ink’as xidi “Č’inka’s bridge”, č’ink’ebis kva “Č’inkas’ stone,” etc. 
(Dzneladze 2005, 5, 10).

One pasture, located near the village of Abaitikau in Dvaleti, is called 
Ʒabrajɨ ʒyq’ɨta meaning “lowland of Dzabra” (Цагаева 1975, 234). The stem 
word of the first component of the toponym is ʒabra, which stands in the geni-
tive case of the Ossetic language. Ʒabra or Ʒvabra is a character in Megrelian 
mythology: an evil spirit of the forest mentioned in folk songs and poems. 
The refrain that accompanies an old Megrelian ritual dance tells the story of 
the frightening Ʒabra attacking the people. The word ʒ(v)abra in Megrelian 
means “treacherous” or “sly”.

The toponyms described in this article represent a subset of the extensive 
Kartvelian religious and mythological vocabulary found in the geographical 
names of present-day North Ossetia. This category of toponyms forms an inte-
gral part of a significant layer of Kartvelian-origin toponymy in North Ossetia, 
particularly in the Dvaleti, Alagir, and Digoria regions. The Christian terms 
in the toponyms of North Ossetia represent the latest layer, established along 
with the spread of Christianity by the Georgian Kingdom and clergy, probably 
after the 10th century AD. As for the Kartvelian pagan vocabulary in North 
Ossetia toponymy, it likely originates from a much older era, possibly the early 
Middle Ages, with the meaning of these terms later forgotten by the Ossetian 
population. The research revealed that the cultic and mythological vocabulary 
in the Kartvelian-origin toponyms of North Ossetia belongs to the Zan, Svan 
and Georgian languages. The Georgian layer in the toponymy of North Ossetia 
includes both pagan cult terminology and Christian vocabulary. 



85კადმოსი 17, 2025

Omar Begoidze.  Kartvelian Cultic Toponyms in Present-Day North Ossetia

Conclusion

The diverse Kartvelian toponymy found within the landscape of modern 
North Ossetia reflects a profound connection between ancient local beliefs and 
geographical nomenclature. By analyzing place names and their etymological 
roots, it becomes evident that the religious and cultural influence of the South 
Caucasus has left an indelible mark on the toponymy of this region. This study 
sheds light on the substantial Kartvelian contribution to the toponymic land-
scape of North Ossetia, highlighting the cultural symbiosis that has character-
ized the region for millennia.

While individual lexical elements in both language and toponymy may 
indicate linguistic borrowings, the concentration and diversity of Kartvelian 
religious vocabulary in toponyms suggest a shared belief system, likely in-
dicative of a single ethnocultural space in the Central Caucasus. The study 
demonstrates that the religious tradition of the Ossetes, characterized by the 
syncretism of pagan and Christian elements, was significantly influenced by 
Kartvelian religious practices and terminology.

The concentration of Kartvelian cultic toponyms beyond the traditional 
borders of Dvaleti, in the regions of Alagir and Digoria, may further substan-
tiate the theory of the widespread distribution of the Dvals throughout the 
Central Caucasus.

In North Ossetia, Georgian toponyms serve as integral elements of eth-
nocultural processes, providing valuable insights into ancient common beliefs 
and cultural relationships in the region. The systematic study of Georgian top-
onyms in North Ossetia offers new avenues for further research into the cul-
tural and linguistic connections of the Caucasus.

References

Andronikashvili, Mzia. 1984. “Notes on the Phonetic Adaptation of the 
Vocabulary, which Entered into the Ossetic language from Kartvelian 
languages.” Linguistics Digest 1: 30-41. ანდრონიკაშვილი, მზია. 1984. 
„შენიშვნები ქართველურ ენებიდან ოსურში შესული ლექსიკის 
ფონეტიკური ადაპტაციის შესახებ“. საენათმეცნიერო კრებული 
1: 30-41.

Bedoshvili, Guram. 2002. Explanatory and Etymological Dictionary of 
Georgian Toponyms, vol. 1. Tbilisi: Bakur Sulakauri Publishing House. 
ბედოშვილი, გურამ. 2002. ქართულ ტოპონიმთა განმარტებით-
ეტიმოლოგიური ლექსიკონი. ტ. I. თბილისი: ბაკურ სულაკაურის 
გამომცემლობა.



86

Articles

Chkadua, Ambako. 2011. “Dictionary of the Svan Toponyms.” In Toponymy 
of Svanetia, ed. Ambako Chkadua, 9-677. Tbilisi: Universali. ჭკადუა, 
ამბაკო. 2011. „სვანურ ტოპონიმთა ლექსიკონი“. წიგნში სვანეთის 
ტოპონიმიკა. რედ. ამბაკო ჭკადუა, 9-677. თბილისი: უნივერსალი.

Dzneladze, Revaz. 2005. Toponymical Vocabulary of the Gurian Dialect. 
Tbilisi: Universali. ძნელაძე, რევაზ. 2005. გურული დიალექტის 
ტოპონიმური ლექსიკა. თბილისი: უნივერსალი.

Gamrekeli, Vakhtang. 1958. “For the Analysis of the Toponymy of Dvaleti.” 
Proceedings of Iv. Javakhishvili Institute 4 (1): 45-67. გამრეკელი, 
ვახტანგ. 1958. „დვალეთის ტოპონიმიკის ანალიზისათვის“. ივ. 
ჯავახიშვილის სახელობის ინსტიტუტის შრომები IV, ნაკ. 1: 45-67.

Gamrekeli, Vakhtang. 1963. “Historical Materials from Dvaleti.” Bulletin 
of the Georgian State Museum 24-B: 91-103. გამრეკელი, ვახტანგ. 
1963. „ისტორიული მასალები დვალეთიდან“. საქართველოს 
სახელმწიფო მუზეუმის მოამბე XXIV-B: 91-103.

Gvritishvili, Davit. 1949. “Identity of Dvals and the issue of Ossetes 
settlement.” Journal of the Ivane Javakhishvili Institute of History 1: 
109-121. გვრიტიშვილი, დავით. 1949. „დვალთა ვინაობისა და 
ოსთა ჩამოსახლების საკითხისათვის“. მიმომხილველი (აკად. ივ. 
ჯავახიშვილის სახ. ისტორიის ინსტიტუტი) I: 109-121.

Ghambashidze, Nino and Ketevan Alaverdashvili. 2018. Traditional Culture 
of the East Georgia Highland (shrines of Gudamakari, Khevi, Tusheti). 
Tbilisi: Meridiani. ღამბაშიძე, ნინო და ქეთევან ალავერდაშვილი. 
2018. აღმოსავლეთ საქართველოს მთიანეთის ტრადიციული 
კულტურა (გუდამაყრის, ხევის, თუშეთის სალოცავები). თბილისი: 
მერიდიანი.

Itonishvili, Valerian. 1971. Toponymy of Khevi. Tbilisi: Metsniereba. 
ითონიშვილი, ვალერიან. 1971. ხევის ტოპონიმიკა. თბილისი: 
მეცნიერება.

Itonishvili, Valerian. 2015. The Everyday Life of the Mokhevs. Tbilisi: 
Center for Study and Promotion of History, Ethnology and Religion. 
ითონიშვილი, ვალერიან. 2015. მოხევეების ყოფა-ცხოვრება. 
თბილისი: ისტორიის, ეთნოლოგიისა და რელიგიის შესწავლისა 
და პროპაგანდის ცენტრი. 

Koshoridze, Tamila. 2014. “Calendar of Georgian Folk Holidays in Inner 
Kartli”. PhD diss. Georgian University of the Patriarchy of Georgia named 
after Saint Andrew. https://dl.sangu.edu.ge/pdf/dissertacia/tkoshoridze.
pdf. კოშორიძე, თამილა. 2014. „ქართულ ხალხურ დღეობათა კა-
ლენდარი შიდა ქართლში“. სადოქტორო დისერტაცია. საქართვე-

https://dl.sangu.edu.ge/pdf/dissertacia/tkoshoridze.pdf
https://dl.sangu.edu.ge/pdf/dissertacia/tkoshoridze.pdf


87კადმოსი 17, 2025

Omar Begoidze.  Kartvelian Cultic Toponyms in Present-Day North Ossetia

ლოს საპატრიარქოს წმინდა ანდრიაპირველწოდებულის სახელო-
ბის ქართული უნივერსიტეტი.

Sanakoti, Manana. 1987. “About Some Toponyms of North Ossetia.” In 
Onomastics 1, series editor Shota Dzidziguri; volume editors: Paata 
Tskhadaia and Besarion Jorbenadze, 154-156. Tbilisi: Tbilisi State 
University Press. სანაყოთი, მანანა. 1987. „ჩრდილოეთ ოსეთის ზო-
გიერთი ტოპონიმის შესახებ“. კრებულში ონომასტიკა I, საერთო 
რედ. შოთა ძიძიგური; ტომის რედ-ები: პაატა ცხადაია, ბესარიონ 
ჯორბენაძე, 154-156. თბილისი: თბილისის უნივერსიტეტის გამო-
მცელობა.

Shanidze, Akaki. 1984. Essays in Twelve Volumes, vol. I. Tbilisi: Metsniereba. 
შანიძე, აკაკი. 1984. თხზულებანი თორმეტ ტომად. ტ. I. თბილისი: 
მეცნიერება. 

Thordarson, Fridrik.  2008. “Chapter 3 – Language Contacts.” In Ossetic 
Grammatical Studies. Veröffentlichungen zur Iranistik 48, ed. Sonja Fritz, 
21-85. Wien: Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften.

Topchishvili, Roland. 2021. Dvaleti and Dvals. Tbilisi: TSU Ivane Javakhishvili 
Institute of History and Ethnology. თოფჩიშვილი, როლანდ. 2021. 
დვალეთი და დვალები. თბილისი: ივანე ჯავახიშვილის ისტორიისა 
და ეთნოლოგიის ინსტიტუტი.

Абаев, Василий. 1949. Осетинский язык и фольклор (ОЯФ), т. I. Москва-
Ленинград: Издательство Академии Наук СССР.

Абаев, Василий. 1958. Историко-этимологический словарь осетинского 
языка, т. I. Москва-Ленинград: Издательство Академии Наук СССР.

Абаев, Василий. 1979. Историко-этимологический словарь осетинского 
языка, т. III. Ленинград: Наука.

Абаев, Василий. 1990. Избранные труды. Религия, фольклор, литература. 
Владикавказ: Ир. 

Гамрекели, Вахтанг. 1961. Двалы и Двалетия в I-XV вв. н.э. Тбилиси: 
Издательство Академии Наук Грузиской ССР.

Калоев, Борис. 2004. Осетины. Москва: Наука.
Цагаева, Анастасия. 1971. Топонимия Северной Осетии. т. I. Орджоникидзе: 

Ир.
Цагаева, Анастасия. 1975. Топонимия Северной Осетии. т. II. Орджоникидзе: 

Ир.

https://verlag.oeaw.ac.at/en/person/fritz-sonja/1986

	_Hlk169789401
	_Hlk169872331
	_Hlk78904313
	_Hlk5369949
	_Hlk191762474
	_Hlk191762678
	_Hlk162183593
	_Hlk524562102
	_Hlk191762574
	_Hlk191763650
	_Hlk191560572
	_Hlk173425654
	_Hlk169875101
	_Hlk169788449
	_Hlk179295002
	_Hlk179296505
	_Hlk179298109
	_Hlk179295158
	_Hlk179296606
	_Hlk179297870
	_Hlk179298280
	_Hlk182321523
	_Hlk169789845
	_Hlk179297091
	_Hlk179297130
	_Hlk179456610
	_Hlk179456954
	_Hlk179298003
	_Hlk179300746
	_Hlk191763209
	_Hlk179300866
	_Hlk179301524
	_Hlk179301558
	_Hlk162121189
	_Hlk179469586
	_Hlk179301947
	_Hlk191757305

