
129კადმოსი 17, 2025

უცხოური ქართველოლოგია
KARTVELIAN STUDIES ABROAD

მიშელ ვან ესბროკი
მიუნხენის უნივერსიტეტი, გერმანია

DOI: 10.32859/kadmos/17/129-134

სამი ჯვარი „ქართლის მოქცევაში“*

წინამდებარე სტატიის მიზანი შემოიფარგლება მასში განხილულ 
ისტორიულ მონაცემებს შორის მიმართების განხილვით და იმის წა-
რმოჩენით, რომ ჯვრის ლეგენდების გვიანდელი და დაკარგული 
ბერძნული მოდელების აღმოსავლური ვერსიები იყენებენ იმავე სიმ-
ბოლოებსა და თარიღებს, რასაც ვხვდებით ჯვრის აღმართვასთან 
დაკავშირებულ ქართულ თხზულებებში, კერძოდ, იაკობის, გრიგოლ 
დიაკონისა და მეფე მირიანის მონათხრობებში.

ეს სამი ქართული თხზულება მრავალმხრივ ემთხვევა ერთმა-
ნეთს, მაგრამ განსხვავდება კიდეც.  იაკობის თხზულება მცხეთის 
ჯვრის აღმართვის თარიღად მიუთითებს 7 მაისს, პრეამბულით 25 
მარტს, როცა ჯვრისთვის მოიჭრა ხე.  მას მოსდევს ორი ზეციური 
ხილვა ჯვრისა, რომელიც ვარსკვლავებით იყო გარშემორტყმული 
და მათი ერთი ნაწილი დასავლეთისკენ გადაადგილდა, მეორე კი – 
აღმოსავლეთისკენ, იმ ადგილებისკენ, სადაც აღმართავენ ორ ჯვარს 
– ერთს ქვაბთა მთაზე, დასავლეთით, მეორეს კი – ბოდიში, აღმოსა-
ვლეთით.1 გრიგოლ დიაკონის თხზულება კლარჯულ მრავალთავში
K-34 ცალკეა გატანილი ლიტურგიკულ თარიღზე, რომელიც მოსდევს
მარტვილიას.2 პირველი ჯვარი მირიანის მიერ აღმართული ჯვარია,
მეორე მომდინარეობს  წყვდიადში ნათებისგან და მისი აღმნიშვნელი
ჯვარი თვალნათლივ აღიმართა ბორცვზე, მცხეთის აღმოსავლეთით,
კვირიაკე დღესა, „ზატიკისა ზატიკს“.  მესამე, თორმეტი ვარსკვლავით
დაგვირგვინებული ჯვარი, ჩნდება მარტვილიიდან ცოტა ხნის შემდეგ.

1	  ბ. გიგინეიშვილი, ე. გიუნაშვილი, შატბერდის კრებული, თბილისი, 1989, 348-350. 
მოქცევაჲ ქართლისაჲ, თავი 13.

2	  თ. მგალობლიშვილი, კლარჯული მრავალთავი. თბილისი, 347-344  ,1991. 
კრიტიკული გამოცემა ი. აბულაძის გამოცემული შატბერდის კრებულით იხ. 
ძველი ქართული აგიოგრაფიული ძეგლები, ტ. I, თბილისი, 157-153 ,1963.

* Michel van Esbroeck, Les trois croix dans le kartlis mokceva, Caucasica 2, 1998, p. 70-76.

კადმოსი. ჰუმანიტარულ კვლევათა ჟურნალი 17. 2025: 129-134 
განსახილველად მიღებულია: 17/11/2025
დასაბეჭდად მიღებულია: 27/ 11/ 2025
CC BY-NC 4.0



130

უცხოური ქართველოლოგია / Kartvelian Studies Abroad

მას მოსდევს მთელი რიგი კურნების სასწაულები, ოღონდ სასწაუ-
ლმოქმედად მხოლოდ მცხეთის ჯვარი მიიჩნევა.  მეფე მირიანის თხზუ-
ლება3 პირველ ნათლის ჯვარს წარმოგვიდგენს როგორც მის პირად 
ხილვას. ანგელოზი მას მიუთითებს ჯვრის აღსამართავ ადგილს და 
მისი დღესასწაული  „ზატიკის ზატიკზე“ დაწესდა.  ჯვრის მეორე ხილ-
ვას, რომელიც მარტვილიის მომდევნო ოთხშაბათს მოხდა, წარმოა-
დგენს თორმეტი ვარსკვლავით დაგვირგვინებული ჯვარი. მესამე 
ხილვა წარმოგვიდგენს არა ახალ ჯვარს, არამედ კურნებათა სერიას. 
ხილვაში მოხსენიებულია  „სუეტი ნათლისაჲ“.

ხილვების შესახებ ამ სამი თხზულების წარმოშობა საჭიროებს, 
გავაანალიზოთ იგი იმ ბერძნულ თუ იმ აღმოსავლურ პარალელებთან 
მიმართებით, რომელთაც ბერძნული დედანი აქვთ. 

პირველი ტექსტი, რომელსაც განვიხილავთ, მომდინარეობს გვი-
ანდელი ბერძნული ტექსტიდან, სათაურით: „მარგებელი თხზულება, 
ამოღებული ძველი ისტორიებიდან, რომელიც მოიხსენიებს თაყვანის-
საცემელი ჯვრისა და სამსჭვალების ხილვას წმ. ელენეს მიერ იუდას 
წყალობით, რომლის სახელიც კვირიკედ შეიცვალა, იერუსალიმის და-
არსებისა და რამდენიმე სხვა საკითხის შესახებ“.  ეს ტექსტი, ფ. ჰალ-
კინის4 მიხედვით ლიტ. BHG 412  საკმაოდ გრძელია და ამოღებულია 
მიუნხენის XIV ს-ის n. 443 ხელნაწერიდან. იგი 1616 წ. გამოაქვეყნა ჟ. 
გრესტერმა,5 რომელმაც ტექსტი 30 დაუნომრავ პარაგრაფად დაყო. 
მისი ბოლოსწინა პარაგრაფი მოგვითხრობს, თუ როგორ შექმნა კონ-
სტანტინემ სამი ჯვარი თავისი იმპერიისთვის.  ვციტირებ: „მას შემდეგ, 
რაც დედამისი იერუსალიმიდან თავის ქალაქში დაბრუნდა, კონსტა-
ნტინემ სამი დიდი ჯვარი აღმართა, იმდენი, რამდენიც ბრძოლების 
დროს მოევლინა. პირველი – რომში, როცა დაიხრჩო მაქსენციუსი, მე-
ორე – ბიზანტიაში, და მესამე – როცა ხიდი გადო დუნაიზე.  კონსტა-
ნტინემ მესამე ხილვის ფორმის მიხედვით აღმართა წმინდა ბრინჯაოს 
სამი ჯვარი და უწოდა მათ: იესო, ქრისტე და გამარჯვებული!“6 წი-
ნამდებარე სტატიის ფარგლებში შეუძლებელია იმ ვრცელი ტექსტის 
კომენტირება, რომელიც ამ პარაგრაფით სრულდება. საკმარისია 
შევნიშნოთ, რომ მასში მოთხრობილ ერთ-ერთ ეპიზოდს შესატყვისი 
აქვს XII ს-ის გამოუქვეყნებელ ბერძნულ ტექსტში Paris 1586, f. 190-
196, ჰალკინის მიხედვით ლიტ. BHG 412. ეს ტექსტი თავისი სათაურით 
უახლოვდება მიუნხენის ტექსტს, რომლის სათაურია: „მონათხრობი 

3	  შატბერდის კრებული, თბილისი, 1989, 350-352. მოქცევაჲ ქართლისაჲ, თავი 14.
4	  F. Halkin, Bibliotheca hagiographica graeca, t. 3, Bruxelles, 1957, 85. 
5  I. Gretser, Opera omnia de sancta Cruce, Ingolstadt, 1957, 85.
6	  ვციტირებთ Iacobi Gretseri societatis jesu theologi Opera omnia, t. 2, Ratisbonae, 1734, 

436-ის მიხედვით.



131კადმოსი 17, 2025

მიშელ ვან ესბროკი.    სამი ჯვარი „ქართლის მოქცევაში“

თაყვანისსაცემელი და ცხოველსმყოფელი ჯვრის გამოჩინებაზე და 
ძველი ებრაელის მიერ მეგობრისთვის მიწერილი ამბავი“ 7. ებრაელის 
ამბავი გვხვდება ორ ტექსტში, მაგრამ აქ ჩვენ ის არ გვაინტერესებს.8 
ფინალური პარაგრაფი კი, რომელიც ეხება სამი ჯვრის აღმართვას, არ 
გვხვდება პარიზულ ტექსტში, მას მრავალი პარალელი მოეპოვება მი-
უნხენის ტექსტთან. იგი გაკვრით მიუთითებს ჰერაკლეს მიერ  ჯვრის 
პოვნის შესახებ. აქედან ჩანს, რატომ გადაიწერა ჯვრის გამოჩინების 
ლეგენდა.9 შესაძლოა, ამ ტრადიციამ საბოლოო წერტილი დაუსვა იუ-
და-კვირიკეს ტრადიციას ჰერაკლეს ჯვარზე აღმოსავლეთში, ისევე 
როგორც ალექსანდრე კვიპრელის ტექსტმა – VI ს-ის ბიზანტიაში.

გრეტსერის § 29-ის პარალელი გვხვდება იაკობის თხზულებაში, 
რომელიც აღწერს სამი ჯვრის აღმართვას. ერთისას – ცენტრში, დანა-
რჩენი ორისას კი – დასავლეთით და აღმოსავლეთით.  7 მაისის დღესა-
სწაული ასოცირდება ამ სამ ჯვართან. ეს თარიღი კარგადაა ცნობილი 
იერუსალიმის ისტორიაში. საქმე ეხება ჯვრის გამოჩინებას იერუსა-
ლიმის თავზე, რაც დაემთხვა კონსტანსი II-ის გამარჯვებას მურსიაში,  
პანონიაში, 351 წელს.  კირილე იერუსალიმელის ეპისტოლე საზეიმოდ 
აცხადებს ნახევრად არიანელი იმპერატორის სადიდებელ ორივე მო-
ვლენას. კონსტანსის ხილვის ვერსია შემონახულია არიანელი ისტო-
რიკოსის, ფილოსტორგის მიერ. მასში პირველად ვხვდებით ცნობას 
თორმეტი ვარსკვლავით   დაგვირგვინებული ჯვრის შესახებ.  ხოლო 
ნახევრად არიანელი იმპერატორების damnatio memoriae-ს მიხედ-
ვით, აღმოსავლეთში „ჯვრის გამოჩინების“ ყველაზე გავრცელებულ 
ტექსტებში ამ ხილვის სახე გადატანილია კონსტანტინეს ხილვაზე.10 
ტექსტი იწყება სიტყვებით: „იმპერატორ კონსტანტინეს მეშვიდე წელს 
დუნაიზე შეიკრიბა დიდძალი ჯარი“. ბერძნულად იგი ნაკლებად იყო 
გავრცელებული, აღმოსავლეთში კი – გაცილებით მეტად. ქართულად 
ერთ-ერთი ტექსტი გვხვდება ექვსივე მრავალთავში. ა. შანიძემ 1931 წ. 
გამოაქვეყნა მთავრულით ნაწერი ეს ტექსტი მომავალი ფილოლოგე-
ბის სავარჯიშოდ.11 იგი შეიძლებოდა შექმნილიყო მხოლოდ თეოდოსი 
I-ის დროს, 400 წლის მახლობლად. აქედან გამომდინარეობს, რომ ია-

7  ხელნაწერი Paris 1586, fol.190v.
8  აბრაამთან, ლოთთან და ჯვრის ხესთან დაკავშირებულ ამ ამბავს – იხ.: Paris grec 

fol.194r-196r და Grester op.cit., 434-435, §§23-26 –  XI ს-ში მოგვითხრობს პროხორე 
იერუსალიმის ჯვრის მონასტრის დაარსებასთან დაკავშირებულ ლეგენდებში.

9	  ხელნაწერი Paris grec 1586, fol. 192v.
10  M.van Esbroeck, La portée politico-religieuse des Visions pour la conversion des peuples, in: 

Revue de l’Institut catholique de Paris 53 (janvier-mars 1995), 87-104, ჩვენ დაწვრილებით 
შევისწავლეთ ეს სიმბოლოები.

11  M. van Esbroeck, Les plus anciens homéliaires géorgiens, Louvain-la-Neuve, 1975, 100. 
ა.შანიძე, ძველი ქართულის ქრესთომატია ლექსიკონითურთ, თბილისი, 1935, 45-
52 – უდაბნოს მრავალთავის მიხედვით,  სრული სახით იხ. ა. შანიძე, ზ. ჭუმბურიძე, 
უდაბნოს მრავალთავი, თბილისი, 1994, 108-116. 



132

უცხოური ქართველოლოგია / Kartvelian Studies Abroad

კობის ტექსტი და მასში მოთხრობილი ხილვები სავსებით გასაგებია 
მონაცემების წყალობით, რომლებიც აღმოსავლეთს არ ამოუღია ჰე-
რაკლეს დროს.

იმავეს ვერ ვიტყოდით გრიგოლ დიაკონისა და მირიანის მონა-
თხრობებზე. ეს თხზულებები აშკარად უკავშირდება მცხეთასთან 
მდებარე ჯვრის ეკლესიას მობილური თარიღით, „ზატიკისა ზატიკს“ 
აღსრულებით, როცა ვარსკვლავებით დაგვირგვინებული ჯვარი ასო-
ცირდება მარტვილიიდან ცოტა ხნის შემდეგ დაწესებულ დღესასწა-
ულთან. ორივე დღესასწაული შეტანილია იოანე ზოსიმეს მოძრავ 
კალენდარში. პირველი – აღდგომიდან მესამე პარასკევს, მეორე – აღ-
დგომის მომდევნო ოთხშაბათს.12  აღმოსავლური წყაროების გაცნო-
ბამ გვაფიქრებინა, რომ თუმცა მათი როლი განსაზღვრულია უფრო 
გვიანდელი მოვლენებით, აქ საქმე არა გვაქვს იერუსალიმისთვის 
უცხო თარიღებთან.

ჯვრის მეორე აღმართვის აღსრულება სულთმოფენის აღდგო-
მის შემდეგ წარმოადგენს ტურინში შემონახული VII ს-ის პაპირუსის13 
კოპტური ტექსტის ცენტრალურ თემას. კონსტანტინე და მისი და 
ევდოქსია  ჯვრის ზედა ნაწილის მოსაძებნად მიწას თხრიან სულთმო-
ფენის ზატიკზე, მაგრამ უშედეგოდ. მაშინ კონსტანტინემ გადაწყვიტა 
მეორე ზატიკის შემოღება, რაც 21 ტობის, ანუ 16 იანვარს დაემთხვა.14 
ფაქტი, რომ კოპტურ თხზულებაში ამ ზატიკთა ზატიკს  ემთხვევა 
ჯვრის ის გამოჩინება, რომელიც ელენეს გამოჩინებასთან მიმართე-
ბით მეორეა და რომ დღესასწაულის უცნაური ქართული სახელდება  
ჯვრის ეკლესიას მიანიშნებს გადაღმა ბორცვზე, ვფიქრობთ ურთი-
ერთშესადარებელია. შემთხვევითობა გამორიცხულად მიგვაჩნია. 
ამიტომ, საქმე უნდა გვქონდეს ორი გამოჩინების ხსენებასთან. ბუ-
ნებრივია, ისმის კითხვა: როგორ გავაიგივოთ სულთმოფენა იანვარში 
ზატიკთან?  აქ დახმარებას გვიწევს სომხური ტექსტი, სადაც შობის 
იდენტური სულთმოფენის დღესასწაული მოცემულია ზატიკის პარა-
ლელურად, სიმბოლიკით, რომელიც აღნიშნავს შესაქმეს ოთხშაბათს, 
ხარებას – ოთხშაბათს, 6 აპრილს, ხოლო შობას 6 იანვარს. სულთმო-
ფენა ემთხვევა პარასკევის ზატიკს, რომელიც აღდგომას მოსდევს.15 
არ უნდა დაგვავიწყდეს, რომ ტერმინი „ზატიკი“ ნასესხებია სომხუ-

12  G. Garitte, Le calendrier palestino-géorgien du Sinaïticus 34, Bruxelles, 1958, 117-118 და 
კომენტარები გვ. 429 და 438.

13  T. Orlandi, B. A. Pearson, H. A. Drake, Eudocia and the Holy Sepulchre: A Constantinian 
Legend in Coptic, Milan, 1980.

14	  იხ. M. van Esbroeck, La Dormition chez les Coptes, in: Actes du IVe Congrès copte, Louvain-
la-Neuve, 5-10 septembre, 1988, éd. M. Rassart- Debergh, Julien Ries (Louvain-la-Neuve 
1992), 436-208. იგივე სტატია იხ. ასევე M. van Esbroeck, Aux origines de la Dormition de 
la Vierge, Variorum, 1995, art. XI.

15  M. van Esbroeck, Un court Traité pseudo-basilien de mouvance aaronite conservé en 
arménien, in: Le Muséon, t. 100, 1987, 385-395. ასევე in: Variorum 1995, art. VIII.



133კადმოსი 17, 2025

მიშელ ვან ესბროკი.    სამი ჯვარი „ქართლის მოქცევაში“

რიდან და დღესასწაულის სახელდებაც კი გვიბიძგებს, დავძებნოთ 
შუალედური სომხური ტექსტი.  რატომ გაიტანა იოანე ზოსიმემ დღე-
სასწაული ზატიკის მესამე კვირიაკეს? ეს არ არის ბუნებრივი მისადა-
გება დღესასწაულის უჩვეულო სახელთან  კოპტური დღესასწაულის 
ძირითადი მოტივის მისაჩქმალავად. იგი უკავშირდება იერუსალიმის 
ანტიპატრიარქის თეოდოსის ოცთვიან პირველ დაპირისპირებას 451-
453 წწ. თეოდოსის გადაყენება იმპერატორ მარსიენის მიერ და იუ-
ვენალის აღდგენა იერუსალიმის ტახტზე პატრიარქის ტიტულში კოპ-
ტებთან და სომხებთანაც კი ჩქმალავს მის წარმომავლობას. შემდეგ 
მონოფიზიტობა სათავეს იღებს ანტიოქიაში 485 წ., ეგვიპტეში – 505 წ. 
და სომხეთში –506 წ.16 საქართველოში, როცა სულთმოფენა აღარ ემ-
თხვეოდა შაბათს, სულთმოფენის ზატიკის ციკლს აზრი აღარ ჰქონდა, 
თუმცა დღესასწაულის აღნიშვნა იმავე სახელით, „ზატიკი ზატიკთა“ 
შემორჩა და აღდგომის მესამე კვირიაკეს აღნიშნავდა. 

უფრო ძნელია მარტვილიის ოთხშაბათის შემთხვევა. ჩვენი აზ-
რით, იგი სათავეს იღებს თეოდოს იერუსალიმელის ანტიქალკედო-
ნური კონტექსტიდან. ამას გვაფიქრებინებს „ზეციდან მოვლენილი 
ეპისტოლე“, აპოკრიფული დოკუმენტი, რომლის გვიანდელი ასლები 
თანდათანობით წარმოადგენენ აპოკალიფსს, რომელიც ისლამური 
ხელისუფლების საპირისპიროდ მოქმედებდა. ეს უცნაური დოკუმე-
ნტი არსებობს ახლო აღმოსავლეთის ყველა ენაზე და ლათინურადაც 
კი.17 ლათინური ტექსტი საშუალებას იძლევა, ზუსტად შევაფასოთ ამ 
პოლიმორფული ტექსტის სიძველე. ეპისტოლეს მიზანს უნდა წარმო-
ადგენდეს კვირიაკეს დღესასწაული, რომელმაც დასავლეთში ხელი 
შეუწყო მორწმუნეთათვის საკვირაო ვალდებულების შეხსენებას. მა-
გრამ ვერსიების შედარებამ გვიჩვენა, რომ თავდაპირველი მოდელი 
დაკარგულია და, სავარაუდოდ, თავიდან იგი იცავდა ოთხშაბათის 
თეზასა და მის საკრალურობას, განპირობებულს იმ ფაქტით,  რომ კა-
ლენდარი შეიქმნა ოთხშაბათს, რადგან მზისა და მთვარის შექმნამდე 
შეუძლებელი იყო დაწყებულიყო დღეების დათვლა. ოთხშაბათ-შა-
ბათის სომხური სიწმინდე ჩნდება მთელ რიგ დოკუმენტებში, მათ შო-
რის ზემოთ მითითებულ სომხურ ტრაქტატშიც. იმავე მიზეზით, რო-
გორც ზემოთ მითითებულ შემთხვევაში, სომხურში თარიღი წაიშალა. 
მაგრამ, ერევანი n. 993-ში მარტვილიის პროგრამაში შემორჩა კვალი, 
რომელსაც იოანე II იერუსალიმელის  წმ. სიონის დაარსებასთან და-
კავშირებული ჰომილია მარტვილიის მომდევნო კვირიაკეს გადააქვს, 

16  იხ.: M. van Esbroeck, Les trois formes de l’antichalcédonisme de 451 à 553 et ses 
répercussions dans le Caucase, in: D. E. Afinogenov, A.V. Muraviev, Traditions and Heritage 
of the Christian East. Proceedings of the International Conference, Moscow, 1996, 382-398.

17  M. van Esbroeck, La lettre sur le dimanche, descendue du ciel, in: Analecta Bollandiana, t. 107, 
1989, 267-284. მასში იხილავთ ყველა ხელმისაწვდომი ვერსიის  შეპირისპირებას, 
იხ. აგრეთვე in : Variorum Reprints 1995, art. XIII.



134

უცხოური ქართველოლოგია / Kartvelian Studies Abroad

მაშინ, როცა ყველაფერი მიუთითებდა ამ ტექსტის 13 სექტემბრის 
თარიღზე გადატანას.18 სიმეტრიულად საპირისპირო ოთხშაბათის, 
12 სექტემბრის თარიღი რჩება „ზეციდან მოვლენილი ეპისტოლეს“ 
უფრო ძველ დამოწმებაში.  მისი ლოგიკური ადგილი მასში მოცემული 
აპოკრიფის გათვალისწინებით, უნდა იყოს მარტვილიის ოთხშაბათის 
სრული ესქატოლოგიური კონტექსტი.

თუ არ ვცდებით, ქართულ ტრადიციაში არსებობს საოცრად კა-
რგად შემონახული ჰეორტოლოგიური გადმოცემა, რომელიც თა-
რიღდება იერუსალიმის ანტიპატრიარქის, თეოდოსის პერიოდით, 
ასევე არსებობს მისი ბუნდოვანი კვალი კოპტურსა და სომხურში. 
ეს, ცხადია, მოითხოვს ახსნას. შეგვიძლია გავიხსენოთ, რომ პეტრე 
იბერი ეპისკოპოსად თეოდოსი ანტიპატრიარქმა აკურთხა. იგი სა-
რგებლობდა დედოფალ ევდოკიას ისეთი მფარველობით, რომ ერთა-
დერთი ეპისკოპოსი იყო, რომელიც თეოდოსის შერისხვის დროს არ 
გადაუყენებიათ.19 წარჩინებული ბერი და ფილოსოფოსი პეტრე იბერი 
სიმბოლურ ლიტურგიაში მოღვაწეობდა თეოდოსიანელი პატრიარ-
ქის რეფორმების დროს. ქართველ დიდებულს, ცხადია, არ შეუწყვე-
ტია ურთიერთობა საქართველოსთან.  გამორიცხულად არ მიგვაჩნია, 
რომ გრიგოლ დიაკონს, რომლის შესახებაც პრაქტიკულად არაფერი 
ვიცით, ან შესაძლოა, მის წყაროს შესძლებოდა V ს-ის შუა წლებში 
ჩაეწერა ცნობა იერუსალიმის ლიტურგიის შეცვლის შესახებ, რასაც 
დიდი დღე არ ეწერა.  დღესასწაულების გადანაწილება სასწრაფოდ 
მიესადაგა ქალკედონიზმს, შესაძლოა, პეტრე იბერის სიცოცხლეშიც 
კი, მაგრამ იუსტინიანეს ეპოქის დაწყებიდან მოყოლებული კი – ნამ-
დვილად.  ეს თარიღები იოანე ზოსიმეს მიერ სათანადოდაა გატანილი 
ეპოქაში, როცა დღესასწაულების ისტორიული დასაბამი უკვე კარგა 
ხანია აღარ აღიქმებოდა.

ფრანგულიდან თარგმნა 
ცისანა ბიბილეიშვილმა

კავკასიის უნივერსიტეტი, საქართველო
tsissana@hotmail.com

18  M. van Esbroeck – U. Zanetti, Le manuscrit Erévan 993, Inventaire des pièces, in: Revue des 
études arméniennes, N.S. t. 1w2, 1977, 153-154.

19  M. van Esbroeck, Peter the Iberian and Dionysius the Areopagite… in: Orientalia Christiana 
Periodica, t. 59, 1993, 217-227.


